

#### قرآن وسُنْت كے عظيم اِنقلابي فڪريرمَبني

إسلامي فلنوثر في المالي المالي

بنيخ الاسلام دُاكِتْمُ طلام القارى بنيخ الاسلام دُاكِتْمُ عَلَمْ الْمُعْلِمُ الْعَادِي

63

# مِنهاجُ القرآن پبليكيشنز

365- ايم، ما ول ثاون لا مور، فون: 5168514، 3-5169111-365 يوسف ماركيث، غزنى سٹريث، أردو بإزار، لا مور، فون: 7237695 www.Minhaj.org - www.Minhaj.biz مُولِاً مَوْلِاً مَا الْمُعْلِلْ وَسَلِمْ الْحَوْلِيْ الْمَالِكُونِيْ الْمَالِكُونِيْ الْمَالِكُونِيَّ الْمَالُكُونِيَّ الْمَالِكُونِيَّ الْمُعْلِمُ مَكَمَّ مَكَلِيْ مَالْكُونَيْنِ وَالْتُقَلِيْنِ الْمُحْتَلِقِينَ مِنْ عَرْبِ وَمِنْ عَرِيْ اللْهُ وَلِيْنِ اللْهُ الْمُؤْمِنِ وَمِنْ عَرِيْرِ اللْهُ وَالْمُؤْمِنِ وَمِنْ عَرِيْرِ وَمِنْ عَرِيْرِ عَلَيْ اللْهُ وَالْمُؤْمِنِ وَمِنْ عَرِيْرِ وَمِنْ عَرِيْرِ عَلَيْ اللْهُ وَالْمُؤْمِنِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالْمُؤْمِ وَالِ

#### جمله حقوق تجق تحريك منهاجُ القرآن محفوظ بين

نام كتاب : اسلامى فلسفه زندگى

تصنيف : شيخ الاسلام دُاكْتُر محمد طاهر القادري

مطبع : منهاخُ القرآن برنٹرز، لا ہور

إشاعت اول تا چهاروجم : 15,500

إشاعت يانزدهم : جون 2008ء

تعداد : 1,100

قیمت امپورٹڈ پیپر : -/260 روپے

#### ISBN # 969-32-0345-3

نوٹ: شخ الاسلام ڈاکٹر محمد طاہر القادری کی تمام تصانیف اور خطبات ولیکچرز کے آڈیو/ویڈیوکیسٹس، CDs اور DVDs سے حاصل ہونے والی جملہ آمدنی اُن کی طرف سے ہمیشہ کے لئے تحریک منہائ القرآن کے لئے وقف ہے۔ طرف سے ہمیشہ کے لئے تحریک منہائ القرآن کے لئے وقف ہے۔ (ڈائر یکٹر منہائ القرآن چہلیکیشنز)

fmri@research.com.pk

# فهرست مضامين

| صفر | عنوا نا                                                | نمشِوار |
|-----|--------------------------------------------------------|---------|
|     | باباوّل                                                |         |
| m   | انسانی زندگی اور قرآنی برایت                           | -1      |
| 12  | ہوایت کے ملارچ "ملا ننہ                                |         |
| ۲.  | لفظ صراط استعمال كرشے كى حكمىنت                        |         |
| ۲۳  | خراً نی علم اور دیگر علمی نظر است بیس ا منیاز          |         |
| 74  | فرانى بواسين اورمفصدتمان                               |         |
|     | ا باب دوم                                              | -y      |
| -1  | انغرادى دىدگى كانصىلىيى، اخلاقى كمال                   |         |
| rr  | ايب شبُه كا ازاله                                      |         |
| -4  | عبادت كالصحخ نصتور                                     |         |
| -9  | ا خلاقی کمال کی اعظے زین صورت رضائے اہلی کا محصول سے   |         |
| ۴.  | تزاك الرمناست اللي كانصسيليين                          |         |
| rr  | اہلِ جن کا سرعل محض رضا ہے اللی کی خاطر ہوزا ہے        |         |
| rr  | رضلتے اللی کی نظر مباح بدعن مجی عنداللہ مفبول ہوتی ہے۔ |         |

|               | <b>S</b>                                                 | ,      |
|---------------|----------------------------------------------------------|--------|
| صفحه          | عنوانا سننب                                              | نمرشار |
| 4             | نفتقر بدعنت سيضعلن ودائم المور                           | ,      |
| بعين بنواب ٨٨ | بل حق كى دونتى اورعدادست كالمعباريمى رضائية اللمي كانصدا | 1      |
| ٥.            | تقصدى ين از جائے تر نبده مقصود خِلائن بن جا اے ۔         | -      |
| or            | خلاصت كلام                                               |        |
|               | بابرمق                                                   | -1     |
| 54            | بصولِ نصب العبين كالمحرِّك                               | -      |
| 4.            | و ک ، تزکینینس کی آرزو                                   | :      |
| 41            | نزكيه كافست رآنى مفهوم                                   | 1      |
| 41"           | مُلِ تَذَكِيهِ كَي تَمثيلِ                               | •      |
| 40            | مل تذكب كى تحريب كرس طرح ہوتى ہے؟                        |        |
| 40            | ظرست انسانى كاتضا واوراس كى نوعيست                       | ,      |
| 77            | فطرت بالقوة كه لوازمات                                   | 3      |
| 44            | i- افرار الوہیت                                          |        |
| 44            | انه فچور ونفولی کا ا متباز                               |        |
| 44            | ii- بعيرت نفس                                            | i      |
| 44            | ۱۷- اما شت کی ذخر واری کا احساس                          |        |
| 4             | فطرست بالغعل كے لوانات                                   |        |
| 4.            | نضا دکی نوعیت اوداس کا مل                                |        |

| صفحر | عنوا ناست:                                    | نمبثور |
|------|-----------------------------------------------|--------|
|      | سفاد تر سائد                                  |        |
| 4    | بيمير رسبي ١١٥                                |        |
| 1    | بابجيام                                       | -4     |
| 44   | حصولِ نصب العبين كاطريق كار                   |        |
|      | طربق کار ، فعمِل احسان                        |        |
| 49   | استان كامفهوم                                 |        |
|      | حالسن عدل                                     |        |
| ۸(   | حالبت احبان                                   |        |
| 15   | عدل اوراحان کا موازیز                         | 51     |
| 10   | فعلِ احمان اورا سحكم قراً تي                  |        |
| ^^   | مدريث جرينل معصفهم احسال كأعبتن اور اس كاثمره |        |
| 95   | ا نبيا كرام عبيهم دستل اورشعارا حسان          | 1      |
| 94   | ائيب مغايط كارزاله                            |        |
|      | باب تجم                                       | -0     |
| 1.1  | حصول نصب العين كي عملي اسكسس                  |        |
| 1-1  | فصلِ ادّل انفان في المال كي حقيقت             | 8 -    |
| 1.4  | حكم انفاق كى دوطيس                            |        |
| 1.4  | ا نفرادی صورست                                |        |
| 1-7  | ا خِمَاعی صورسنن                              | 20     |

|         | 4                                                                  | •      |
|---------|--------------------------------------------------------------------|--------|
| نمبرثار | عنواناس                                                            | نمرشار |
| 1.4     | انفاق واجبدا ورانفاق نافليس انتياز                                 |        |
| 1.4     | نصاب انفاق اور حرانفاق كاستد                                       |        |
| ٠٩      | احسان، نصابِ انفاق سے ماورار ہے۔                                   |        |
| 114     | غنت مل اورغنائے نفس کا ننیاز                                       | N 49   |
| 119     | فصيل دفع انفاق فى المال ا وفعل احسان                               |        |
| IYI     | عملِ انفاق بنائے تزکیہ ہے۔                                         |        |
| IFI     | انفاق تزكيه ال كاماعث سرج                                          |        |
| -147    | ا نفاق اجابت دُعا کا باعث ہے                                       |        |
| 146     | مم دعا وَل كى عامِم قبوليت كا شكوه كيول كين إ                      |        |
| 144     | انفاق تزكيدنفس كا باعسف سبع                                        |        |
| 171     | انفاق فی المال ہی اللہ کی اور تمقوی ہے۔                            |        |
| יאיוו   | انفاق تصديق وبن الركب انفاق كدسيب دين ب                            |        |
| 112     | موضوع متذكره كاسورةُ الماعون سے استدلال                            |        |
| 14      | رفیح نماز کیے ہے؟<br>در مار کر میں ناز                             | j wa   |
| 14.4    | اصل دین داری کی قرانی نغیبر<br>معرب نام                            |        |
| 164     | عمل انفاق ہی حصولِ رضائے الہی کی حقیقی اس سے<br>سنٹ پی             | 4      |
| Iot     | بالب م<br>جدّ وج بدكا نموينر كسك مال<br>جدّ وج بدكا نموينر كسك مال | -      |

| منو   | منواناسننب                                                         | مبشار |
|-------|--------------------------------------------------------------------|-------|
| 100   | نموز كمال كافرًا في تصوّر                                          |       |
| 109   | نموته كمال اوراسوة انبها رعيسي الشكل دصالحين                       | 7 1   |
| 141   | اسوة مومنين وصالحين كومثال غرية بداست قرار فيفي كى دحب             |       |
| 17    | ذانني صطفوى صليالاً عبيه لم نمونه كما ل كابيب كراتم                | GIN   |
| 149   | جبات نبوی صلیالا عیب و لم کانجی پیلوا و زموز کمال                  | 217   |
| 144   | حبات نبوی صف الله علیه لم کاعالی بیلوا ور نوند کمال                |       |
| IAY   | فقر محدى صلط الأعليد لم اضطراري بيس اغنياري نها                    |       |
| IAT.  | حانث بوى صدالله عليوهم كامعاش في بيلوا ورنور كمال                  |       |
| PAI   | المبيناب كي حكم كا فليف                                            |       |
|       | بالبسفتم                                                           | 4     |
| 195   | مِدِّوجِهِ كَامْعَ بَيْبَارِعُل<br>مِدِّوجِهِ كَامْعَ بَيْبَارِعُل |       |
| 90    | حصول نصد العبن كى عبر وجدكا معاير عمل                              |       |
| 92    | حیان صحابه ۱۰ نیاع قموتر کمال کی دلیل                              |       |
| r     | الموة صحابه حصول كمال كامعبار عمل (قراك كوروشني بن)                | •- 44 |
| 4.4   | صائرام كامديارى وزعل (حديث كى روشتى مي)                            |       |
| Y- A  | اسوة صديقي أورمعسارعل                                              | 774   |
|       | اسوهٔ فارد تی ماویعی ارتفل                                         | 44    |
| rir   | اسوة عناني أورسارعل                                                |       |
| rio 1 | 0 ,000 00 . 1                                                      |       |

| صفر  | عنوا ناست .                                           | نمبرطار |
|------|-------------------------------------------------------|---------|
| 714  | رمِنْ<br>اسوهٔ علی اور معسیب رِعل                     |         |
| YIA  | ديگر صحابه كااسوه اورمعب إعل                          |         |
|      | بالمبشم                                               | ^       |
| 110  | قومى زندگى كانصب العين                                |         |
| 774  | فصل اقال ، انفرادی اجتماعی اورقدمی زندگی کا باسم تعلق |         |
| 224  | مرانی براسیندا ورجیاب اف نی کی قومی سطح               |         |
| 171  | قراً في در ايت اور حيات انساني كي بين لاقوا مي سطح    |         |
| rri  | اجتماعيت اورقوميت مين فرق                             |         |
| 177, | تصحیل ترمیت کے دومراحل                                |         |
|      | غيرسباسي مرحله                                        |         |
| 1    | سياسي مرحله                                           |         |
|      | تشكيل قرسين كاغيرساى مولد                             |         |
| rrr  | اجتماعی وحدت کی بشنبیا و                              |         |
| rrr  | اخفاعی شعور کی بدیاری                                 |         |
| 477  | اخاعی عدوم ب کاعرم                                    |         |
| 777  | "نفجيلِ قرميت كاسياسى طار                             |         |
| 440  | احتماعى نصسيلعين كاتعين                               |         |
| +44  | الم قاعده اوارتی تنظیم                                |         |

| صفحه | عنواناست                                                              | تمبرطار |
|------|-----------------------------------------------------------------------|---------|
| rr2  | مفصل لا تحريمل (تفصيبلي بروگرام)                                      |         |
| 779  | فصل دوم ، قومى زندگى كا اجتماعى نصب لعين                              |         |
| ۲۴.  | وحدست فسرل النافى اورمنزف ومحريم النانيت                              |         |
|      | فاست مصطفوى صعط المعبيد لم سے غيرمند وط دائمي و فا دارى اور ثنا تنزرك |         |
| 754  | في النبوة كم الفظاع-                                                  |         |
| 104  | ادأبيكى وأجن ادراتيا كحقوق كاتصور                                     |         |
| 144  | موجبات بنون وغم كاازاله                                               |         |
| 149  | غبرت كى خاطر بطل قونول كے خلاف غبر مصالحاند انفلابی جنگ               |         |
|      | بابهم ،                                                               | -4      |
| 71   | قومى نصب العين كم حصول كالاتحامل                                      |         |
| 100  | عصرحا عز کا المیه                                                     | ٠.      |
| 114  | لائتح ممل كمستطيريم فيادست وقنت كاسبطيني                              |         |
| 719  | ا بنيا يعليهم بسالم برنكامي كاالزم                                    |         |
| rar  | نصبيا يعبن اورلائح على كالازم ومزوم مونا                              |         |
| 194  | قرمى نفىبالىين كے حصول كالائح على كياب،                               |         |
| 191  | دور جدید کی اصلاحی تحریجاست کا فکری المیه                             |         |
| ۳.,  | لائحه على كا قرآني تصوّر                                              |         |
| r.r  | ابب مغالط كاازاله                                                     |         |
|      |                                                                       |         |

| صفر | عنوا نا                                                | زين<br>زيرشار |
|-----|--------------------------------------------------------|---------------|
| ro. | معیاری دبن اور معمول به دبن میں انتباز                 |               |
| r·A | سیاسی انقلاب کا سماجی انقلاب پینفد م بوا               |               |
| ria | قومی زندگی کے اصلاح طلب بہلم                           |               |
| r19 | سیای زندگی کا بگار اور اسک لی اصلاح ( سیای لاُنح عل )  |               |
| rrr | معاشی زندگی کا بگاڑا وراک کی اصلاح (معانی لائح عل)     |               |
| rry | مع شرتی زندگی کا بھاڑا دراس کی اصلاح کرمع شرتی لائحمل) |               |
|     | ا- حمية الجامبي                                        |               |
|     | ٧- نطن الجناطب                                         |               |
|     | الإيترج الجاملي                                        |               |
|     | ٧ رحكم الحاببي                                         |               |
|     | اشاميه                                                 | į.            |





# (بالقال)

انهایی زندگی اور قرانی برایت





جب انسان ونیوی مشاغل سے بے نیاز ہوکر بارگر ایردی میں ماسر عائت نمازیں وست بستہ کھا ہوتا ہے تو ذات حق کی حمدوثنا اور اسس سے نیاز مندانہ تعلق کے بیان سے بعد فطرت انسانی کی گرائیوں سے آوازاھی ہے اله المُسْتَقَتِمَ ليربين سيعى راه دكا. صاف ظا ہرہے کہ کوئی بھی راہ منزل کے بغیر اپنی جگہ کسی اہمیت کی صال نیں ہواکرتی راہ کی چیٹیت حرف منزل کے حوالے سے ہی متعین ہوتی ہے۔ سب سے پہلے انسان اپنی نظریس کسی منزل کو اپنے مقصد اور نصب لیعین سے طور رمتعین کرتا ہے۔ بھیراس کے دل ہیں منزل یک بہنچنے کی آرز و بیرا ہوتی ہے جب وہ آرزو شرّت اختیار کرتی ہے اور حصول مقصد کا شوق ہے مین کرنے سگنا ہے تو وہ شخص اُ تھ کھڑا ہوتا ہے اور عازم سفر ہوجاتا ہے۔ اس ونت لیے عتینہ مزل کے بینے کے بیے صیح رائے کی ضرورت ہوتی ہے کیونکر سیرهی راہ کوطانے بغیروه صحیح سمت میں اپنے سفر کا آغاز نہیں کرسکتا جب بھی کوئی مسافر کسی سے صبح راسته در بافت كرة ب تر اس كا راسة دربافت كرنابي اس بات كاثبوت ب كركونى نه كوتى منزل كس كے سامنے ضرور موجود بسے جس بك بہنچا اس كاطح نظر ہے۔ یومکن ہی نہیں کہ منزل اور نصابعین کے شعور سے بغر کو کی شخص راستہ یو چھتا پیرے راستے کی تلاسش مجینہ مقصدیت ہر دلالت کرتی ہے۔ سورۃ فاتحہ کی برآبیت جب

یں اللہ تعالی سے مبیح راستہ و کھانے کی استرعاکی گئے ہے۔ جیات انسانی کی مقصدیت کی واضح نشا ندی کرری ہے ۔اس کامطلب جسے کہ لے باری تعالی! ہیں وہ راہ و کھا دے جس برحیل کرہم اپنی زندگی کے مفصدا ورنصب العین کو پاسکیں ہیاں یہ کتہ بھی قابل نوجہ ہے کہ کیا مقصدا ورمنزل کے تعبّن کے بغیر کو نیصاحب عقل سیم صراط ستقیم یغی سیدهی کی طلب کرسکتا ہے؟ اگرمنزل کا شعور اوراس کا تعبین اتھی طرح واضح نہیں ہوگا توسوال کرنے واسے کے ذہن ہی خود یہ ابھاؤ بیا ہوجائے گاکہ كون كسيدهي راه ؟ كم مقصد كے ليے؟ اوركهاں پنجنے كى خاطر؟ اسس طرح اس كا سوال خود ایک معمر بن جائے گا۔ قرآن الیی غیرواضح اورمہم بان کرنے سے پاک ج لنذا الهدناالصدلط المستقيع ك الفاظسب سي يلع يار كاو ألوميت یں انسان کے ضمیرسے یہ ندا بلند کرواتے ہیں راے رب اعلین ! ہمبی تامے کہ ہماری زندگی کامقصد کیا ہے ؟ ہمار وہ نصب العین اور منزل جیات کیا ہے جس كے حصول كے ليے ہم زندہ ہيں اور ہمبن بگ و دُو كرنے كا حكم ديا گيا ہے ؛ جب قصد كاشعور بدايهوجا تاب اورمنزل حيات معبتن بوكرسا منے آجاتی ہے تو انسان كے دل کی انفاہ گہرایوں سے پیکار اُٹھتی ہے۔ لے بداست عطاکرنے والے! اب بمیں اُس مقصد کے حصُول کی سبیل اور اسس منزل بک بینجے کا میرها استہ بھی وکھا ہے سین بدایت کامفصدانی و د تقامتوں سے پورا نہیں ہوجا تا کیو مکمنزل بنا دی طئے اور سیدھی راہ بھی وکھا دی علئے تو کیا اسس سے منزل مقصود تک بینے عانے كى يقينى ضمانت بھى متيسرا جائے گى ؟ ہرگزنيں كارگرحيات كا يو يُربيج سفر ٹاريخطر ہے بھی قوتیں انسان کو سیدھی راہ سے بھٹکانے پرنگی ہوئی ہیں۔طاغوتی کا دشیں اس سیرهی راه میں انسان پر حله آور ہوتی ہیں پہشیطان کا سب سے بڑا حملہ تھی مراطمتنقتم پری ہوتا ہے۔ جدیا کہ قرآن جیدخود شاہد ہے۔ ابلیس نے بارگراً لومبت

بیں صنرور با تصرور توگوں کو کمراہ کرنے کے بیے تیری سیدھی راہ بین ماک نگاکر بیچٹوں گا۔ ين مكاكركها:-كَ أَفْعُ كُنَ لَكُ مُوصِرًا طَكَ الْمُشْتَقِبُ مَ الْمُشْتَقِبِ مَ

(الاعراف: ١٦)

اس لیے عین ممکن ہے کہ کوئ شخص منزل اور صیح راستے کی خبر باکر سفر بر بھے ،

سکے ۔ بدیں وجوانسان کو بیصرورت محسوس ہوتی ہے کما سے سیدھی راہ کی ہا بیت کے ۔ بدیں وجوانسان کو بیصرورت محسوس ہوتی ہے کما سے سیدھی راہ کی ہا بیت کے علاوہ منزل مقصور ذکک خیروعا فنیت سے ہنچ جانے کی ضمانت بھی مہیا کی جائے تاکر رائے میں گئے بغیرامن واطمینان کے ساخط وہ اپنی منزل کو پاسکے ۔ یہ انسانی ضمیرک تیسری آواز میں گئے بغیرامن واطمینان کے ساخط وہ اپنی منزل کو پاسکے ۔ یہ انسانی ضمیرک تیسری آواز میں گئے بغیرامن واطمینان سے ساخط وہ اپنی منزل کو پاسکے ۔ یہ انسانی ضمیرک تیسری آواز میں وقت ہے۔ یہ انسانی میں اس کی زبان سے بلند میونی ہے۔

# ہایت کے مدارج ثلاث<u>ہ</u>

برکورہ بالا بھی نبن تفاضے ہدایت سے مدارج نلا نہ کہلاتے ہیں یعبہ براصطلا زبان میں بوں بیان کیا جا سکتا ہے:۔

ا۔ عرفان العنایہ (مفصداورنصب العین کا شعور اورمعوفت) ۲- اوائین الطوبیق رصیح راسته دکھاناجس کے ذریعے منزل ک پہنچنا ممکن ہو)

س- ایصال الحب المطلوب (منزلِ مِقصودَ کک پہنچادینا تاکه کماہی کاکوئی امکان باتی نہ رہے)

ان کی تفصیل" لفظِ قران کے دوسرے ما دہ استقاق "کے ضمن میں ہما ہ

کے قرآنی مفہوم کے عنوان کے تحت گزر جیلی ہے - اس سیسلے بین مقدم" الماحظ فرمایی سورهٔ فاتحرکی زیرمطالعه آبیت انهی نین نفا صنوں پرروسشنی ڈالتی ہے۔ گربایدایت جیاب انسانی کے مقصد اور نصب العین کے شعورسے لے کراس کے صول کی حمی صنما نے ایک رہنمائ کررہی ہے۔ ان تین ملارج کرسامنے رکھنے ہوئے آبت محے الفاظ بر دوبارہ غرر فرائیں تو تقیقتِ حال منکشف ہوجائے گی۔ برآیت بھی نین ہی حصول پرشتل ہے - احد نا ، المصراط ، المستقیم اہد نا \_\_\_ کی بیکار کے ذریعے انسان بارگر ایزدی سے شعوری ہرائیں۔ طلب كرناميد - وه اين خالق ومالك سيدايبا شعور ما بحمّا بدرجس ك يات اسے اپنی منزل کی خبر ہوسکے۔ گویا وہ زبان سے اس امرکا اعتزاد، کررہاہے کہ اسے شعور عطاکرنے والے إسى بے خبرى بہالت اور طلمت و ماریکی کے داستول ميں بينك را بول - ميں اپنى منزل حيات سے بيے نبر بول - مجھے اپنے مقصد تخليق کا کوئی علم نہیں ۔ ہیں نہیں جانتا کہ تزکیا جا ہتا ہے ۔ مجھے وہ ہوایت اور معرفت عطا کردے حب سے میں اپنی زندگی کے نصب العین کو جان سکوں ۔ مجھے اپنی منزل جیان کاشعورا وراس کا تعبین عطا کردے .. مجھے اپنی غایب تخلین اور مقصر ربت سے آگاہ کردے ۔صدق ول سے تکلنے والی اس بچار پر ہدا بیت عق متوجہ ہوتی ہے در انسان گوشعورِ مقصدٌ عطا كرديتى ہے - اس كے بعدا يك نتى طلب جنم ليتى ہے وا وہ ہے رائے کے نعبتن کی صرورت ۔

الصولط \_ کی بیارے ذریعے انسان بارگر ایزدی سے راستے کے تعین کی ہوا بیٹ انسان بارگر ایزدی سے راستے کے تعین کی ہوا بیٹ انسان و الک سے ایسی رمہائی انگا جے رحین کے باعث اسے منزل کے بہنچانے والے واستے کی نجر ہو لیکے ۔ گر ار ورب خوالعطار سے یہ النجا کر دہا ہے کہ اسے راستہ و کھائے والے ! مجھے معام نہیں کو نسا ذوالعطار سے یہ النجا کر دہا ہے کہ اسے راستہ و کھائے والے ! مجھے معام نہیں کو نسا

راسة اس منزل كوبان كے ليے صحيح ہے اور كونسا غلط سمجھے اپنى رحمت سے سيدهى راہ کی ہدایت عطا کردے۔ میرے لیے اس راہ کومتعین کردے جس رحل کر میں اینی منزل حیات کو پاسکول سصد تی دل سے اُسحضے والی اس بیکار بر بدایت حق مترج ہوتی ہے اور انسان کوضیح راستے کے تعین کی نوفیق سے نواز دینی ہے۔ اسسے بعدایک اورطلب دامن گیر ہوجاتی ہے اور وہ سے صول مقصد کی ضمانت ۔ المستعتبم \_\_\_ کی بیارے ذریعے انسان بارگر ایزدی سے استفا ا ورحصولِ مفصد كي ضمانت " طلب كرماني - اب وه اينے خالق و مالك سے اس امری بقین دلانی ما چی اسے که وه سیح راستے پر استفامت کے سابھ گامزن رہ سکے۔ كيونكمات فأمت بى منزل مقصرة مك يهين كاصل صنمانت سے - كويا وہ يه دعا كردا سي كرا الله المع على المن الله المحميد والله المحميد والن النقامت سے نوازد تأكس باليقين اينى منزل كوياسكول ركهيل ايسانه بهوكه مين صييح داه يرجلية يطلة به تک جاؤں اور بھرمنزل کا سراغ نزمل سکے ۔اس بیے مجھے وہ راہ بتا دیے ج محفوظ و مامون ہر بیس پر دا ہزن مسا فزوں کو نہ لوکٹ سکیں بیس پر شیطان تیرے بندول كوبه كانه سكے اورحس پر چلنے سے اہبی استقامیت نصبیب ہوكہ مقصاصل ہوکردہے۔ جب یہ ندا دل کی گہاریکوں سے نکلتی ہے توہدا بہت مقوج ہوکر انسان كوسخا ظين اور استفاميت كالمُرُّدة عانفر استُنا ديتي ہے اور ارشاد ہومآ 4

" اگر سفاظت واستقامت کے ساتھ منزلِ مقصود کک پینینے کی ضمانت پائے ہونو آؤ۔ میرے انعام بافتہ بندوں کے سمسفر بن جاؤ۔ ان کی معیت و رفاقت اختیار کرلو کی کھیاں پر نہ تھی میراغضب ہرا ہے اور نہ وہ کمیں راہِ ہوا ہے سے بھٹکے ہیں ۔ سے بھٹکے ہیں ۔

(پیخاطت داستفامت کاراشنهان لوگون كاراست بي برتوك انعام فرايا \_ نان ريحهي نبراغضب بهوا ادر نزوه كبهي ممراه

صِوَاطَ الَّذِينَ ٱلْعُمَٰتَ عَلِيمُ حِمْهِ عَنَيْرِ الْمُغَضُّوْبِ عَلَيْهِ حَوَلَا الضَّالِّيْنُ هِ (الفائح- ٤)

اس ليع وطالب برابية وان مفبولان فداكا بمسفر بوجائے كا - ودا بين مقصد حیات. بین کامران موگا - اسے منزل مقصر و بل کررہے گی - اسے راستے بین کوئی بهکا نه سکے گا ۔ کیونکہ شیطان خودان لفظول میں اپنی عاجزی اور بےبسی کا اعتراف کر حیکا ہے۔ لَا عَنْ يَنْ اللهُ عَلَى الْجَمَعِينَ ، إِلَّا مِي مَرْور الضرورة الله وكال كالمراه كرك عِبَادَكَ مِنْهُ عُرَالُمُ خُلَمِيْنَ رہرل گا-سوائے نیرے ان بندوں مے (الحجر: ٣٩) ص : ٣٨) جريجن موكادر بركزيده بس للذاسورة فانتحيفي حيات انساني كى مقصديت كواتين جامع انداز سيبيان

کیا کرنصب العین کے نعین سے لے کر حفاظت و استفامت کے ساتھ منزل مقصرة كبينيا دينے كى ضمانت كك جهياكردى \_

## تفظ حداط إستعال كرنے كى حكمت

بهاں برسوال ذہن میں بیدا ہوسکناہے کم ہابیت کا آغاز توشعورِ مقصد سے ہوناہے اورنصب العبن کے تعبین کے بغیر وابن اور راہنائی کا کوئی مفہوم بھی باقی نهیں دہتا ۔ نیکن اس آبہت میں صراط بعنی داستے کی ہدایت کو نما یاں انداز یں بان کیا گیاہے۔ حالا مکہ یہ دوسرامرطلہ سے ۔اس کے بجائے مقصد کے شعور ا ورنصب العین کی ہرابت کواس قدر واضح انداز بیں کیوں نہیں بیان کیا گیا ہو كمهابين كاببلام رحله اورطلب كالقاضائ اوّلين نفا - جلهيّة تويه نفا كه جس

چیز کی صرورت انسان کوسب سے پہلے بھتی ۔ اسی کی ہدایت کونمایاں انداز سے طلب کیا جاتا ۔ سکن بہاں دوسری صرورت بعنی راستے کے نعین کوزیادہ واستے کیا گیا اور پہلی صرررت بیعنی منزل کے شعور اور تعیین کو فدرسے مخفی رکھا گیا۔اس کی حکمت بہہے کہ اگر کوئی شخص کسی سے منزل اور مقصد حیات کی رسہائی طلب کرے نوائس سے انیا تو تابت ہونا ہے کہوہ ا پینے نصرب العین کوجاننے اور مقصدِ زیت كوبهجا بننے كا اً رزومند ہے رسكن صرت برطلاب اس امر رر ولالت نهيں كرتى کروہ اس منزل کک پہنچنے اور اس مقصد کو پانے کے بلیے حدو ہمد پر بھی سخید گی کے ساتھ آ ما وہ ہے رکویا اس سوال کی جینیت محصٰ علمی ہوگی عملی نہیں -انس کے رعكس اگركوئ كسى سے اپنى منزل كاسيدها راسته دريا فت كرے تواس سے واضح طور رہیم ترشیح ہے کہ منزل تروہ جان حیکا ہے۔اب وہ اس بک پینچنے کی فکر بس سبخبده اور فكرمند ہے ۔ گویا برسوال محض علمی نہیں بكد عملی جبنیب كا بھی حامل ہوگا۔ پہلے سوال کی نوعیت یہ ہوتی ہے کہ مقصد کیا ہے ؟ دوسرے سوال کی نوعیت بہ ہے \_\_\_ کم مقصد کو حاصل کس طرح کیا جائے ؟ پہلے سوال کا انداز یہ ہونا ۔۔۔ کہ منزل کوننی ہے ؟ دو سرے سوال کا اندا زیہ ہے ۔۔۔ کہ منزل يك بهنچاكس طرح جائع ؛ بيلا سوال - محض حقيقت كوجاننے كى غرض سے ہوتا ، دوسرا سوال ۔ مقبقت کومانے کی عرض سے ہے۔ پہلا سوال - صرصف ایک تصوّر کومعلوم کرنے کی حذیک ہونا ، دو سرا سوال ۔ ایس تصوّر کو واقعہ بنائے كى فاطريه \_ يهك سوال كاموضوع علم بنقا ، دوسرك سوال كاموضوع عمل به-علم ک ابندار "کے سے ہوتی ہے اعمل کی لقین سے ، ملم لین فکر کو بنیا دی اہمیت حاصل ہے ، عمل میں عرم وارا دے کو ، علم کا تعلق نوجیہہ سے ہے اور عمل کا تنحیق سے۔

توجہ صرف بین چیزوں سے بحث کرتی ہے۔
 ا۔ تجزیہ وتحلیل کی شے کے اجزائے ترکیبی کومعلوم کرنا۔
 لا۔ تنظیم اس شے کی ماہیت اور مہیئت کذائیہ کو اس کے منظم مرلول بعنی معنی اور اطلاق کی صورت میں جانا۔

٣- تعليل -- اس شفى علّن اور مفصد كو دريافت كرنا ـ

کو نیکن متخلیق تجربی توثیق سے منتزع ہونے والے مثا ہواتی اور معروضی آنگی سے بحث کرتی ہے۔ گریا پہلے سوال کے ذریعے مطلوبہ حقیقت کوجان کرزیادہ سے نباہ اسس کی توجیہ بک رسائی حاصل کی جاسکتی مفی ۔ حبب کہ دوسرے سوال کے ذریعے مطلوبہ حقیقت کو پاکراکسس سے حاصل ہونے والے قرائد و تمرات سے بھی متمتع ہوا جا سکتا ہے۔

اس بے اگرسورہ فاتحری ہے ایت مقصد دربا دنت کرنے کی التجا پرضتی ہوتی تواس سے علم کی ضمانت تو میں آت محمل کی نہیں۔ قرآن جگیم نے داستہ اور طریق کار دریا فت کرنے کی انتجا کا ذکر کرکے ان نول کو اس طریت متوج کر دیا کہ: ۔

ایش لاھئے محص تکر کا نام نہیں ، عوم وارا دے کا نام ہے ۔

ایش لاھئے محص تبلیغ کا نہیں ، تعییل کا نام ہے ۔

ایش لاھئے محص تبلیغ کا نہیں ، تعییل کا نام ہے ۔

ایش لاھئے محص تو جہہ کا نہیں ، تعییل کا نام ہے ۔

ایش لاھئے محص تو جہہ کا نہیں ، تعییل کا نام ہے ۔

ارش لاھئے محص تو جہہ کا نہیں ، تعییل کا نام ہے ۔

ارس لاھئے محص تقصر و جیات کو جانے کا نہیں ، اس کو بائے کا نام ہے ۔

اور اس لاھ محص فلسفیانہ موشکا فیوں کا نہیں بلکہ علی جدو جہد کے ذریعے ناکج بیدا کرنے کا نام ہے ۔

بیدا کر نام ہے ب

یهی وه کمتہ ہے جہال فرانی علم اپنی ماہیت اورافا دیت کے اعتبار سے دیگر علم و ہدایت کی سے دیگر علمی اور فلسفیا نہ نظر مایت سے ممتا ر نظر آ بہت ۔ فرانی علم و ہدایت کی س مخصوص جہت اورافا دیت و مقصد سب کو اُجا گر کرنے کے بیا سورہ فانحہ بیں لفظ صراط استعال کیا گیا تا کہ یہ واضح ہوجائے کہ فرآن بندوں کو محض نظری و فکری ہوایت کا طالب بن اہ چا ہا ہے اورانسانوں فکری ہوایت کا طالب بن اہ چا ہتا ہے اورانسانوں کو مقصد جیات کی معرفت کے بعد اس کو حاصل کرنے کی فیصلہ کن حبوجہدگی راہ پر کا مزن کرنا چا ہنا ہے۔

# تراني علم اور ديگر علمي نظرمايت ميں امتياز

قرآنی علم اور دیگر فلسفیان نظر بایت میں کئی اعتبادات سے انتیاز موج دہے جن
کو بعد بین کئی مناسب موقع پر بیان کیا جائے گا۔ اس وفت ہج نکہ ہمارے بیش نظر
صرف "مفصد بنت "کا پہلو ہے۔ اس بینے بہاں صرف اسی اعتباد سے نکورہ
فرق کو بیان کیا جاتا ہے۔ اھد ما المصدا طہ المستنقی ہو کے اسلوب کی
متذکرہ بالا ترفیع اور لفظ "صراط" کے استعال کی حکمت کے بیان سے بیھی قیت
تو اچی طرح فربن نشین ہو چی ہوگی کہ قرآنی علم کا مقصد شعبہ ہا تے جیات ہیں اس
کے نصب العین اور منزل مقصود سے صرف آگاہ کر دینا ہی نہیں بلکہ اس کے
صول کی البی علی صورت بھی واضح کر دینا ہے۔ جس میں معروضی نتا کیج کے میشر
سے کے میشر
آنے کی حتی وقطعی ضما مت ہو۔ اب ہم اس لحاظ سے دیگر علمی نظر بایت کے میشر
قرآنی علم کا مختصر سا مواز نہ بیش کرنے ہیں۔
قرآنی علم کا مختصر سا مواز نہ بیش کرنے ہیں۔

اخلاقیات ین تمام علمی اور فلسفیا نه نظر پایت اس طرح بحث کرتے ہیں کہ اضلاق کی مجت کرتے ہیں کہ اضلاق کی مہیار اخلاق کی صحت کی منطقی

اساس كيا ہے ؟ ادراس كے كمال كے متضمنات كيا ہيں ؟

بیکن فقد آنی علی ان تم سوالات کاحتی جراب دینے کے بعداس امرسے بحث کرتا ہے کہ مطلوبہ معیارِ اخلاق کے مطابق انسان کی عملی زندگی کیسے ڈھلے گی ؟ اورفضاً لِی اخلاق جی انسان میں واقعہ بن کرکس طرح نبد بی پیدا کریں گے ؟ اس مسئے پر فران وسنست کے سوا دنیا کے تم فلسفے خامرت ہیں ۔

• عمرانیات بین تمام علمی نظرایت اس طرح بحث کرتے ہیں کہ \_\_\_ معاشرہ کیا ہے ؟ کیز نمر و جود ہیں آئے ہے ؟ اور اس کے انضباط و اختلال کے اساب کیا ہیں ؟

لیکن فشو آنی علوان سائل سے آگے بڑھتے ہوئے اکس امرسے بحث کرنا ہے کہ معاشرے میں بیدا ہونے والے ہرقتم کے اختلال کورفع کرکے جبیّت عرانی کوایک الیسی مُؤفّر وصدت میں کس طرح بدلا جا سکتا ہے جوافترات وانتشار کے نمارجانا پرقابریائے ؟

بیکن فقسول فی علیوان مسائل سے آگے بڑھتے ہوئے اس امرسے بحث
کرما ہے کہ حاکم ومحکوم کے درمیان بیدا ہونے والے بیاسی نماقض کو دفع کرکے اس
قرمی نصب العین کوکس طرح حاصل کیا جائے جس کے نتیجے میں پر را معاشرہ ہرقیم
کے اندرونی و بیرونی موجباتِ خوف وغم سے محفوظ ہوجائے ؟

• معاست بات مین نم علی نظرایت اس طرح بحث کرتے ہیں کہ معانثی تخلیق کا عمل کیا ہے ؟ دولت کی تقسیم اور اس کے حرف کاعمل کس طرح واقع ہر تا

ہے؟ اور دولت اور محنت كا باہمى ترازن كيا ہے؟

بیکن قول فی علوسی کے اس جہت پر بحث کرتا ہے کہ مواسی تخلیق کو مزعومہ مفادات سے پاک کرئے ہوا اور وسائل دو است بر محدود گرد ہوں کی اجازداد مختم کرکے نقیم در است کے ایسے منصفان نظام کوکس طرح را نجے کیا جائے کہ کئی فرد کی تحلیق معاشی تعظل باقی نہ رہے اور فرد و معاشرہ دو نوں کمی سطح پر کی تحلیقی جدوجہد میں معاشی تعظل باقی نہ رہے اور فرد و معاشرہ دو نوں کمی سطح پر معی حاج تمندی کا شکار نہ ہونے یا ئیس ؟

مذرجبیات من تمام علمی نظرایت اس طرح بحث کرتے ہیں کم عقیدہ کمیا ہے ؟
اعمالِ صالحہ کیا ہیں ؟ بہندیدہ اور نالہاندیدہ عقائد واعمال میں کیا فرق ہے ؟ اور ہم دو
کے نتائج واٹرات کیا ہیں ؟

کین قد آئی علوان مسائل کاحتی جواب مہیا کرنے کے بعداس امرے بحث کرنا ہے کہ اگر عقائد، اوہ میں اور اعمال ، مردہ رسوم میں برل چکے ہوں اور ان کے درمیان کوئی مؤثر تعلق باتی نہ رہا ہو تر انھیں بھر کس طرح سے زندہ کیا جائے کہ عقیدہ وعمل کا نعلق بحال ہوکر انسانوں کی سماجی زندگی میں مطلوب انقلاب بیا کرسکے ؟
متذکرہ بالا مواز نہ سے بہ حقیقت اظہر من الشمس ہو چکی ہے کہ تمام علمی اور فلسفیانہ نظرایت میں شروع سے آج نک سوج کا رُنے بھی رہا ہے کہ مسلے کی فوعیت متعین کرنے کے بعد سمیشہ سوچ کو نوعیت کیا ہے ؟
یکن قرآنی علم سکے کی نوعیت متعین کرنے کے بعد سمیشہ سوچ کو بوئے مطاکر تا ہے کہ مسئے کا مل کس طرح میسرائے ۔ قرآن صرف حقیقت کی نائیت یرد رُنے عطاکر تا ہے کہ مسئے کا قریب کا رہے بوئ کرتا ہے ۔
یہی وجہ ہے کہ جب سورۃ فاتح کے ذریعے بنی نوع انسان کو زندگی کے مقصد مسئیس ناکرایا گیا تر بجائے اس کے کہ انسان کی زبان پر یہ سوال وارد کیا جاتا کہ سے آسٹ ناکرایا گیا تر بجائے اس کے کہ انسان کی زبان پر یہ سوال وارد کیا جاتا کہ

" ہماری زندگی کا مقصدا و رنصب العین کیا ہے ؟" انسان کو سرایا سوال بنا کر

رسى فرانى ہدايت اور مقصدخل<u>ق</u>

اورنا کا فی ہے۔

مذکورہ بالا وضاحت کی روشنی ہیں اب ہم فرائی ہوا بہت کے ذریعے انسانی زندگی کا وہ نصب العین تلائنس کرتے ہیں حب کی خاطرانسان کو بیدا کیا گیا اورجس کے لیے اسے اپنے عرصهٔ حیات ہیں جدوجہد کرنے کا حکم صادر کیا گیا ہے۔ قرآن ابنی نسبت سراسر چا بہت ہونے کا دعولی کرتا ہے۔ اسس سلسلے ہیں ارشا دِربّا بی طاحظ فرمائیے:۔

اسس میں سے اس مقدس کتاب کا کام ہی یہ ہے کہ انسا نیت کوظلمنوں اور گراہبو<sup>ں</sup> کی مار کی سے کال کر رنندو ہدا بیت سے اُجا ہے سے سمکنا رکر دے جبیبا کہ خود ارشادِ اللہ رہے :۔۔

النی ہے :-روس سے انھے بروری ورک اور

اكل ه كِنْكُ اَنْزَلْنَاهُ النَّكَ النَّلَاهُ النَّكَ النَّكَ النَّلَاكَ النَّكَ النَّكَ النَّكَ النَّكَ النَّكُ النَّكُ النَّكُ وَ (الِهِمَ الْمُ) النَّكُ وَ (الِهِمَ الْمُ)

اکر ۔ اے رسول صلی اللہ علیہ وسلم ہم نے یہ کماب آپ پر نازل ہی اس لیے کی ہے کہ آپ انسانوں کو ناریمیوں سے نكال كرامجائ كب بهنيا دين-

منزل حیات اورنصب العین سے بے خبری بھی تاریکی ہے اور منزل کے صبح داستے سے بے خبری بھی تاریکی ہے اور منزل کے صبح داستے سے بے خبری بھی تاریکی ہے۔ لہذا نسلِ انسانی جہاں جہاں جس حب منزلان تعمل گراہی اور تاریکی میں منبلا بھتی ۔ قرآن نے اسے اس قسم کی ہرایت سے مرفرلان کردا۔ ارتباد باری تعالیے ہے :۔

اِتَ هَلْذَا الْفُرُّلُانَ مِينَك يه قرآن اس ماه (اورمنزل) يَهُ مِدِي اللَّحِدِي الْفُرِي الْفُومُ مَنْ مَنْ اللَّهِ اللَّهِ الْفُرَا بِهِ مِسِب سے زیاده (الاسلاء ۹) سيدهي اور محفوظ ہے۔ (الاسلاء ۹)

یهاں برامر بھی ملحوظ رہنا جا ہیئے کہ انسانی زندگی کے بین درج ہیں: ۔ " انفرادی" ، " قومی" اور " بین الاقوامی"

بینانج به سی سی سی است انسانی کی مرسط اور مردرج پرمقصد اور نصب العین می می قرآن سے ملائٹ کرنا ہوگا اور اس کے صول کا طربی کارہی قرآن ہی سے الکائٹ کرنا ہوگا - پس ہی وہ معاہد جرا هد فا المصداط المستقید کے ذریعے ہم ہزماز کے دوران بارگر اُلوہیت بی وست بستہ پیش کرتے ہیں ۔ اگر بنظر فائر جائزہ لیا حالے قریز جلا است کے کہ کا مُناتِ بسنی اور اس کا ایک ایک وجود بلائک و طبر با مقصد تخلیق کیا گیاہ ہے ۔ موجودات عالم کا کوئی ذرّہ ایسا نہیں جس کی خان عیست اور ہے مقصد ہو ۔ خود قرآنِ عکم اس سی قت کی شہادت یوں جہیا کرائے تو میٹ اور اس کا ایک ایک ایک ایک ایک و خود بلائک و کہنے کہ کوئی ن فی خلق الشہادی ہو ۔ خود قرآنِ عکم اس سی قت کی شہادت یوں جہیا کرائے تو میں اور زمین کی تخلیق بی فی کھا تو ہے کہنے المستخدی ہو ۔ خود قرآنِ عکم اس سی قت ہیں (اور بالا خریکا ر فی انسان کا کوئی حقہ بھی دا کہ ایک کوئی حقہ بھی (اکر علی کہنا سے ہمارے پروردگا ر!

نزنے بے مقصد بیدانہیں کیا۔

يهاں بامقص تخليق كايه اعتراف توانسانوں كى زبان سے كردا باكيا-اب اس

طرح باری نعالے خرد اعلان فرماتے ہیں: -

اورہم نے اسمانوں اور زمین کوا ورجو کچھ ان کے درمیان ہے محض ہے مقصد اور اتفا فیہ نہیں بنایا بلکہ سم نے تو انہیں مخصوص حکمت اور مقصد کے تحت بنایا ہے ۔ نیکن اکٹر لوگ اسس

حقیقت سے بے خربی -

وَ مَاخَلَقُنَا السَّمَا لَى تِ وَالْاَرْضَ وَ مَا بَسَتُ نَهُ مَا الْعِبِ ثِنَ هُ مَا خَلَقُنْ هُ مَا إِلَّا بِالْحَقِّ وَلَكِنَّ خَلَقُنْ هُ مُ لَا يَعْلَمُ وَنَ اَحْتَ مَ هُ مُولَا يَعْلَمُ وَنَ (الدفان ۲۳)

جب کائناتِ ارض وساکا ہر وج دکسی نکسی مقصد کے لیے پیدا کیا گیا ہے۔

بکہ بلا مقصد نخلیق کرنا خود شانِ اُلوم بیت کے ہی منافی ہے نوید کیز کرتسلیم کراہا جائے

کہانان جوا شرف المخلوقات ہے لبخیر کسی مقصدا ورنصب العبن کے پیدا کرے

دنیا ہیں بھیج دیا گیا ہوگا۔ یہ امر نا قابلِ اغلبار ہے اور یقیناً قرآن ہیں بھی جیا ہے

انسانی کو بے مقصد قرار نہیں دیا گیا۔ موت و جیات کا فلسفہ بیان کرتے ہوئے
قرآن واضح کرتا ہے:۔

وہ ذات جس نے موت اورزندگی کو پیدا کیا تاکہ تمہیں آزمائے کہ تم بی سے بہتر عبدو بہد کون کر تاہے اور و ہی عزبت والا ، بخشنے والاہے۔

اَلَّذِی خَلَقَ الْمُدُّتَ وَالْحَیَلُوٰهُ الْمُدُّتُ وَالْحَیْلُ الْمُدُّتُ وَالْحَیْلُ الْمُدِی الْمُدِی الْمُدُّرُ اَحْسَنُ عَمَلًا الْمُحَدِّدُ الْمُحْسَنُ الْمُحَدِّدُ الْمُحْسَنُ الْمُحَدِّدُ الْمُحَدُّ الْمُحَدِّدُ الْمُحَدِّدُ الْمُحَدِّدُ الْمُحْدِي الْمُحَدِّدُ الْمُحْدُدُ الْمُحْدُدُ الْمُحْدُدُ الْمُحْدُدُ الْمُحَدِّدُ الْمُحْدُدُ الْمُحْدُودُ الْمُحْدُدُ الْمُحْدُدُ الْمُحْدُدُ الْمُحْدُدُ الْمُحْدُدُ الْمُحْدُودُ الْمُحْدُدُ الْمُحْدُدُ الْمُحْدُدُ الْمُحْدُودُ الْمُحْدُودُ الْمُحْدُودُ الْمُحْدُودُ الْمُحْدُدُ الْمُحْدُودُ الْمُحْدُدُ الْمُحْدُودُ الْمُحْدُودُ الْمُحْدُودُ الْمُحْدُدُ الْمُعُودُ الْمُحْدُودُ الْمُحْدُودُ الْمُحْدُودُ الْمُحْدُودُ الْم

صاف ظاہر ہے کہ عملی حدوجہد کے لیے کوئی نہ کوئی مقصداور نصب العین بقت درکار ہونا ہے ۔ جس کے حصول کی ترغیب دی جانی ہے اور اس کی مطالقت یا عام مطا کے بھا تط سے جدو جہد کرنے والول کے اعمال کا مقام متعین ہونا ہے کہ آیا ، شخص کلمیا ،
رہا یا ناکام 'اکس نے بہتر کارکردگی کا مظاہرہ کیا یا نہیں ۔ قرآن کے مطابق زندگی مقصد کے حصول کی جدو جہدسے عبارت ہے اور موت اکس کے اُخروی انجام و ننائج سے ، اکس لیے انسانی زندگی کا با مقصد ہونا خود نظام کا تنات، کے جواز کی بنیا دی دلیل ہے ۔



اِلْفادى دندگى کانصئه العارئ کانصئه العارئ



جبباکہ پیلے بیان کیا جا جیکلہے کہ حیاتِ انسانی کی کا کا بہلام حلہ انسان کی کا کا بہلام حلہ انسان کی انفرادی زندگی ہے۔ قرآنِ حکیم کے عمیق مطالعہ سے یہ تا بت ہونا ہے کہ انسان کی انفرادی زندگی کا مقصد اور نصب العین "اخلاقی کمال کا مصول "ہے ۔ اس سلسلے میں یہ آبیت بنیا دی ایم بیت کی حامل ہے۔

آپ نصیحت کری کم پر نصیحت مسلمانرں
کرنا کم و دھے گی اور (وہ بیر کمری میں نے
جن اور آدمی صرف اس بیسے پیدا کیے
ہیں کم وہ میری بندگی کریں ۔ ورنہ بی
ان کی دکھائی ہیں ) سے کوئی رزق نہیں
مانشخا اور زہی بیرچا ہتا ہوں کہ وہ جھے
کھانا کھلائیں ۔

ين بدايت بميادى المميت كى مائل ہے۔ وَ ذَحِيِّرُ فَانَّ الْسِذِّكُولَى تَنْفُعُ الْمُ وَ هُلِيْنَ وَ وَ مَا خَلَفْتُ اللَّهِ الْمُحِنَّ وَ الْإِنْسَ إِلَّا لِيَعْبُدُونِ وَ مَا أُوِيتُ دُمِنُهُ عُرُقِنُ دِّذُ فِي قَ مَا أُوِيتُ دُانُ يَتَطُعِهُ وَ مِنْ وَ ذُفِقَ مَا أُوِيتُ دُانُ يَتَطُعِهُ وَ مِنْ وَ ذُفِقَ (الذارلين: ٥٥ ٢٥) ف

اسے کسی کھانظ سے بھی کسی مخلوق کی کرئی حاجت اور صرورت نریھی - اس بیے کوئی یہ نہمچھے کہ تخلیقِ انسانیت ہیں شاید ہاری تعالے کی اپنی خلاقیت کی عزورت نمود فرائی یہ نائش کا دخل تھا یا اسس کی کسی صفت کی تکمیل اسس امر کی محتاج بھی یا اسس کی اپنی بہتی وجو دِخلق کی صروت مند بھی - نہیں ' نہیں ! اس ذات نے تہیں پدا کیا تو صرف اس کی بندگ کرکے اخلاقی کھال حاصل کر سکو - کیز مکہ السس کی بندگی سے متعور ہیں تمہاری ہی منفعت ہے اور اس کی بندگی اختیار کرنے ہیں نہدا اللہ کا کہا ہے۔

اس لیے انسان کے مقصد تخلیق کے بیان کو قرآن نے " ذکری" یعنی بجت کے نفظ سے تعبیر کرتے ہوئے اعلان فرمایا : -

فَإِنَّ الْمَدِّ الْمُعْتِلِي تَنَفْعُ الْمُعْتِلِينَ بِينَك يرتصيحت يعنى شعور بندك فَإِنَّ الْمُدِّ الْمُعْتِلِينَ مَرَاكُ بِينَاكُ يرتصيحت يعنى شعور بندك فَإِنَّ اللهُ الله

اگرامخیس ا پینے مفصد تخلیق کا شعور حاصل ہوگیا اور انھوں نے اسے بطور نصب انعین اختیار کرنیا تو اسس سے وہ با کمال ہو سکیس گے اور یہی اخلاتی کمال ان کے لیے خنیقی منفعت کا باعث نابت ہوگا۔

### ايك شير كاازاله

آبیتِ ندکوره مین عبادت "کے لفظ سے تشابد کسی کو بد گھان بیدا ہو کہ عبادت اور بندگی سے مرا د و ہی ایمور ہیں ۔ جنہیں عرف علم میں "عبادات "سے تعیر کیا جا آہے۔ مثلاً نماز ، روزہ ، ج ، زکوۃ وغیرہ اور انہی عبا دات کا بجالانا انسانی زندگی کا نصب العین سہے۔ بیرتصور غلط ہے۔ کیونکہ قرآن عبادت اور بندگ کو انسانی تخلیق کا واحد مقصد قرار د سے رہا ہے۔

- اگر" عبادت "سے مراد محصن نماز ہو، تروہ تردن میں صرف پانچ وقت کے بیے فرص ہے۔ بقایا اوقات ہیں نہیں۔ اس طرح یرتصرّر لازم آئے گاکہ باری تعالیے دن دات کے چیج بیس گھنٹوں میں سے صرف پیند لمحات پانچ نما زوں کے بیے مقرر کو انسان کو اپنے مقصد اور نصب العین کی طرف متوج کیا اور باقی سارا وقت اسلے سل مقصد تخلیق سے بے نیاز ہو کرگز ارنے کے بیے چیور ویا۔
- اگر عبادت سے مراد محض روزہ ہو، تو وہ توسال ہیں صرف ایک ماہ کے لیے فرض ہے۔ بقایا حمینوں ہیں نہیں۔ اسس طرح یہ تصوّر لازم آئے گا کہ باری تعالے نے سال کے بارہ حمینوں ہیں سے صرف ایک ماہ کے بلیے انسان کو اپنے مقصد اور نصب انعین کی طرف متوج کیا اور باتی سار سے عصص یں اسے اصل مقصد سے صرف نظر کرنے کی اجازت دیدی۔
- کو اگر عبا دت سے مراد محض ذکوۃ ہو، تو وہ بھی سال بیں صرف صاحبِ فِعالب کے ایک مرتبہ فرص ہے۔ اس طرح بقیہ عرصہ میں اور دیگر لوگوں کے لیے اپنے مقصد تخلیق کی طرف متوجہ ہونے کی کوئی صورت باتی نہ رہی ۔
- اگر عبادت سے مرا دمحض جے ہو تدوہ بھی صاحب استطاعت کے لیے عمر بھر میں صرف ایک مرتبہ فرض ہے تو کیا بقایا عمر مقصد بھیات سے صرفتِ نظر کرتے ہوئے بسر ہوگی ؟

اگرارکانِ اسلام کے علاوہ دیجر جمد عبا دات کوجی شامل کرلیاجائے تروہ ساری ک ساری مل کرجی بوری زندگی کے ایک ایک کھے پر محیط نہیں ہوسکتیں ۔ انسان کھا تا پیتا بھی ہے ، سوقا جا گھا ہے ، شا دی بیاہ بھی کرتا ہے ۔ تجارت اور کاروبار بھی کرتا ہے اور دیگر مرطرح کے معاملات نزندگی بھی نیجا تا ہے ۔ ان تمام معاملات کو "عبادات" کے زمرے میں شامل نہیں کیا جا سکتا ۔ بھر اسس سارے کا روبا رِحیات کوجاری رکھنے

العلم بھی اسلام سنے ہی دیا ہے۔ کیونکہ اسے ترک کرکے ہمہ وقت عبادت ادو کرونکر میں مشخول رہنا " رہبا نیبت " ہے رجے نظام جیات کے طور پر اپنانے کی اجازت اسلام ہنیں ویتا ۔ اس بیے سوال ہدا ہوتاہے کہ وہ کونسی عبادت ہے جو جمہ عبادات تخلیق اور اسس کی حیات کا مقصد اور نصب العین فرار دیا گیا ہے ہو جمہ عبادات اور معاملاتِ جیات میں پیکسال طور پر انسان کے بیش نظر دہ سکے۔ یہاں پر امر بھی فرہن شین رہنا جا ہیئے کہ اصل تصب العین اور مقصد وہ ہو تا ہے ہو کھی صالت میں بھی نظر انداز نہ ہونے بائے کہ اصل تصب العین اور مقصد وہ ہو تا ہے ہو کسی صالت میں بھی نظر انداز نہ ہونے بائے۔ ہو لمح مقصد سے بیے ترجہی اور ب النہ آئی میں بسر ہو ، گناہ ہو تا ہے اور بار کا و ربو بسبت میں نالیہ ندیدہ ۔ اگر عبادت سے مراد میں تصور لبا جائے ہو عام ندہبی ذہن ہیں راسخ ہے تو اس طرح انسانی زندگی کے وہی تصور لبا جائے ہو عام ندہبی ذہن ہیں راسخ ہے تو اس طرح انسانی زندگی کے جائز اور مشووع معاملات میں تضاد کا نشکار ہوجائیں گے ۔ کیونکہ بعض معاملات مائن اور مقاوت العین کے مطابق ہوں گئے اور بھن نار کے فلاف ،

### يحيا وستشه كالصيحح قصور

دہجر) اللہ کی مجتب میں دا پہنے ایمان
کا نبوت فراہم کرنے ہوئے) اپنا معالیہ و لیے میں متحق درشتہ داروں،
ینیموں بہ کمینوں میں فرول دیگر دھتمنی سائلوں پر اور لوگوں کوطونی غلامی سے کرنا دکرانے پڑا ور نماز قائم کرنے ذکواہ دیے۔ وعدہ کر سے تو اپنے قول کو پر داکر نے والا ہوا ورصبر کرنے والا میں اور چگ و والا میں ہمشکلات و شعراند ہیں اور چگ وجدال کے وقت شعراند ہیں اور چگ وجدال کے وقت میں ہیں ہمنیگار

وَالنَّبِيِّيْنَ وَالْمَالُ عَلَىٰ عُرِّهِ ذَوِى الْقُولِيٰ وَالْيَهُ الْمَالُ عَلَىٰ وَالْمَسَلِّيْنَ وَابُنَ السَّرِبِيُلِ وَالسَّاجُ لِيْنَ وَفِي الرِّقَالِ وَالْمَالِيْقَا وَالْمَالُونَ وَالْمَسْلِينَ فِي الْبَاسِ عَلَىٰ الْمُرَالُونَ وَالفَّرِينَ وَالْمُسَاوِلِينَ فِي الْبَاسِ عَلَىٰ الْمُرَالُونَ وَالفَّرِينَ وَالْمُسَاوِلِينَ فِي الْبُاسِ عَلَىٰ الْمُرَالِينَ فِي الْبُاسَاءِ وَالفَّرِينَ وَالفَّرِينَ وَالْمُسَاءِ وَالْمُسَاءِ وَالْمُسْلِينَ فِي الْبُاسِ عَلَىٰ الْمُرْالِقِيلَ وَالفَّرِينَ وَالْمُسْلِينَ فِي الْبُاسِ عَلَىٰ الْمُرْالُونَ وَالْمُسْلِينَ وَالْمُسْلِينَ وَالْمُسْلِينَ وَالْمُسْلِينَ وَالْمُسْلِينَ وَالْمُسْلِينَ وَالْمُسْلَودَ وَالْمُسْلِينَ وَالْمُسْلَقِ وَالْمُسْلِينَ وَالْمُسْلِينَ وَالْمُسْلِينَ وَالْمُسْلِينَ وَالْمُلْسَلِينَ وَالْمُسْلِينَ وَالْمُلْسَاءِ وَالْمُسْلِينَ وَالْمُسْلِينَ وَالْمُلْسَلِينَ وَالْمُلْسَلِينَ وَالْمُلْسَاءُ وَالْمُسْلِينَ وَالْمُلْسَاءِ وَالْمُلْسَاءُ وَالْمُلْسَلِينَ وَالْمُلْسَاءُ وَالْمُسْلِينَ وَالْمُلْسَلِينَ وَالْمُلْسَاءِ وَالْمُلْسِينَ وَالْمُلْسَاءُ وَالْمُلْسَاءُ وَالْمُسْلِينَ وَالْمُلْسَاءُ وَالْمُلْسِلِينَا وَالْمُلْسَاءُ وَالْمُلْسَاءُ وَالْمُلْسَاءُ وَالْمُلْسَاءُ وَالْمُلْسَاءُ وَالْمُلْسَاءُ وَالْمُلْسَاءُ والْمُلْسَاءُ وَالْمُلْسَاءُ وَالْمُلْسَاءُ وَالْمُلْسَاءُ وَالْمُلْسَاءُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْسَاءُ وَالْمُلْمُ الْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ الْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ وَالْمُلْمُ الْمُلْمُ الْمُلْمُ وَالْمُلْمُولُولُوالِمُ الْمُلْمُ وَالْمُلْمُ الْمُلْمُولُولُولُولُولُولُولُولُولُولُ

اس آیت مبارکہ بیں عبا دت اور نیکی کا اصل نصور بباین کرنے سے پہلے مزع کو تصور کی نفی کی گئی ہے۔ اس لحاظ سے یہ تعرفیت جامع بھی ہے اور وہ نما زمی طرح کی عوام کے ذم نوں میں علم طور پر محد و د تصور را سنح ہو تا ہے اور وہ نما زمی طرح کی عبا دات کو عباہ ت ، نیکی اور بندگی کہتے ہیں۔ زندگی کے بانی معا ملات دنیا داری تصور کیے جانے ہیں۔ قرآن نے سب سے پہلے اس را بہبا نہا ور سیجی نصور عبا دت کور دکردیا کہ اگر کوئی شخص مشرق و مغرب کی جا سب یعنی قبلہ دو ہو کر نماز و عنیرہ پڑھے کو ہی نیکی اور اصل عبا و ت سمجھ تا ہے تریہ غلط ہے ۔ اسلام کے نزدیک عبادت اور نیکی کامفوم اس قدر محدود نہیں کہ جس کا بقید عمل زندگ سے کرئی تعلق نہ ہو۔ بلکہ فرآنی تصور عبا دت اور اسلامی مفہوم پر اس قدر و سیح

ہے جوانسان کی فکری اور عملی زندگ کے تمام گوشوں کو محیط ہے۔ اسلام کا تصوّرِ بندگی بہہے کدانسانی زندگی درج ذبل خصائص کی جامع ہو؛۔

۱- صحت عقائد --- بص بین الله تعالی " آخرت ، فرشتون " آسانی کنابر اور انبیار ورسل پرایمان لانا ضروری ہے ۔

۷- حتِ اللی سے سجَن کا ثبرت خلنِ خدا کے حق میں نفع سخبٹی فیض رسانی اور مالی ایٹارو فر اِبن کے ذریعے فراہم کیا جائے۔

۳- مالی این ارسی این وسائل دولت مستحق رشته دارون ، ینامی و مسائل دولت مستحق رشته دارون ، ینامی و مسائین ، عزبار وفقرار اور غلامی و محکومی کی زنجیرون میں جکڑے ہوئے انسانوں کی آزادی ، معاشی بحالی اور آسودگی برخرج کیے جائیں ۔

۷- صحت اعمال - نمازا در دوزه وغیره کے احکام کی بابندی کی جائے۔ ۵- ایفا مِعہد -- انسان جوعهدا ورفیصلہ کرسے عزم وہمت کے ساتھ اس بر تا بت قدم دہے ۔

۲- صبر و تحمّل \_\_ مصائب و شدا که کے تمام غیر معمولی حالات بیں بھی صبر و تحمل اور عزم و استقلال کے ساتھ قائم رہے ۔
 ۲- مجمع و \_\_ ی کی خاطر کسی قسم کی مخالفت و مخاصمت ہے رہے گھولئے

نواه ده کهلی جنگ کی صورت می کیوں نر ہو۔

ذکورہ بالاخصائص اجزار کی حیثیت رکھتے ہیں اور ان تمام اجزار کا مجموعہ نیکی اور ان تمام اجزار کا مجموعہ نیکی اصل عبا دت اور بندگی ایک گل (TOTALITY) کا اصل عبا دت اور بندگی ایک گل (TOTALITY) کا ام ہب اور زندگی کے جملے معاملات ندہبی ہوں یا دنیری اسس کل سے مختلف اجزار ہیں۔ جس طرح کسی ایک مجرکر والگ کر کے اسے گل کا نام نہیں دیا جا سکتا ۔ اسی طرح زندگی کے کسی ایک بہلو کو دومروں سے لا تعلق کر کے کا مل بندگی کا نام نہیں دیا جا سکتا ۔ الما

کا مل عبادت اور مبندگ میر ہے کمرانسان برری زندگی اکس طرح بسرکریے جیبیاس کے خابق و اکک کی رضا ہو۔اگر انسان نے کچھ معاطلات رضا ہرا لہٰی کے مطابق منبعائے اور کچھ اکسس کے خلاف تواسے" اخلاقی کمال" یا "کامل مبندگی "سے تعبیر منبیں کیا جائے گا۔

# اخلاقی کمال کی اعلیٰ ترین صورت ضیائے لیکا حصُول ہے

انسان کی انفرادی زندگی کا نصب العین "اخلاقی کمال "ہے اور اخلاقی کمال " عبارت ہے کا ل بندگی سے بہت کی اعلیٰ ترین صررت " رضائے اہلی کا محصول " عبارت ہے کا ل بندگی سے بہت کی اعلیٰ ترین صررت " رضائے اہلی کا محصول " بہتے - اس کھاظ سے نتیجہ " انسان کی انفرادی زندگی کا اصل نصب العین اور مقصد " رضائِ الہٰی " قرار باگیا یا برل سمجھ لیجے کم انفرادی سطح پر انسان کا مفصد حیات " انسانِ مرتصنی " بعنی ایسا انسان بننا ہے جس بر اسس کا رب راضی ہو۔ حیات " انسانِ مرتصنی " بعنی ایسا انسان بننا ہے جس میں خدا اور دسول اور یہ ترین پر ایسان لانے کے حکم کے بعد فرمایا گیا : -

اور انسان الله کی محبّت میں اپنا مال رشنتدداروں ، نیامی اور دیگرمستحق افراد پر خرج کرسے ۔ وَانَّى الْمَالَ عَلَىٰ حُيِّهِ ذُوِى الْقُدُرُ الْبِ وَالْمِيَاثِيْ .

یهاں ایمان کے بعد" ایثار" اور" عمل" کی ملفین کی گئی ہے۔ لیکن ایثار و عمل کے لیے جس جیز کوبطور محرک (عمل "کی ملفین کی گئی ہے۔ وہ " حُبِّ اللی " سہتے ۔ یہ جیز کوبطور محرک (عمل ۱۷۶ میں ۱۸۶ ) بیان کیا گیاہے۔ وہ " حُبِّ اللی " سہتے ۔ یہ حقیقت میں ایثار و اللی " سہتے ۔ یہ حقیقت میں ایثار و قرباتی " صیراً زما جدو جمد اور مصا سب و شدا مَد کا خوشی سے برداشت کرنا محض مجرز کی رمنا کی خاطر ہوتا ہے۔ آخرا ور کونسا مقصد السس صبراً زماز ندگی میں کار فرما ہوتکا

ہے۔ اگر محبوب کو راضی کرنا ہیت نظر نہ ہو تو کوئی کیو نکر کالیف، کر دعوت، وے کا ادر اپنی جان و مال کی قربانی برآما دہ ہوگا۔

الس ليے خلاصة كلام ير مہواكہ اصل زندگی اوررُوحِ عبادت جوانسانی زندگی كانصب العين اورمقصدِ وحيدہ ہے۔ وہ ہرطال ہيں" رضائے اللي كاحصول "ہے۔ اس كے سوااور كھي نہيں۔

#### ربہ قرآن وررضائے الہی کا نصب العین

جیاکہ پہلے واضح کیا جا جگا ہے کہ اخلاقی کھال کی اعلیٰ ترین صورت" رصائے اللی
کا حصول" ہے - اسس کیے اب ہم اس حقیقت کو فران مجید کے حوالے سے مزید اُجاکہ
کرنا چاہتے ہیں کہ انسانی زندگی کی خلق و بقار کا سب سے بڑا مقصد ہی رضائے اللی
کا حاصل کرنا ہے ۔ یہی وہ نعمتِ کبرلی ہے ۔ جس کا کوئی بدل کا رخانۂ حیات ہیں میسیر
نہیں آسکتا ۔ ارشا دِ باری تعالی ہے : ۔

ا- وَرِضُوَانَ مِنَ اللَّهِ ٱكْبُرُ اور الله كى طرف سے رضا ركا عاصل ہو . جانا) سب سے بڑی نعت ہے۔ (النتوبة : ۲۲) ٧- ايك مقام پر جدوجهد كرنيوالول كواك الفاظ بين خوشخبري سأني جارسي بهج. جرلوگ ایمان لا نے ا ور انھوں نے ٱلتَّذِيْنَ الْمَسُّقُ ا وَهَاحَبُرُوْا وَ الله کے لیے اپنے گھر بار اور وطن کو خیر با جَا هَدُ وَل فِي سَبِيْلِ اللهِ بِأَمُوالِهُمُ وَٱنْفُسِهِمُ لا ٱعُظَعُ دُرُجَةٌ کہا اور خدا کے راست میں اپنے جان فر عِنْدَاللهِ ﴿ وَأُولَا لِكَ هُمُ ال سے جہا وکیا ، بس اللہ تعالیے کے الْعُنَا مِيْنُونَ ٥ يُبَيِّسُرُهُمْ بال ان کا بست بڑا ورجہ ہے اور دسی كامياب وكامران بي - ان كارب كَتُهُوْبِيَ حُمَيْرِهِنَّكُ وَ

انہیں (ان کی قرماِ نیوں کے برسے میں) اپنی رحمت کی اور اپنی رضا کی خوشخری مشناما ہے۔

دضوان

دالتوبة: ۲۱٬۲۰)

 اسی طرح رضائے الہٰی کی خاطر زندگی کی مشقیتی برداشت کرنے والوں کی تعرلین کرتے ہوئے قرآن یوں گویا ہونا ہے۔

جولوگ اینے گھروں سے کال دیئے كتقا ورمال وجا ندا دست محروم كربيت گئے (صرف) اللہ کے نضل اور اس کی رضا کی خاطراور اللہ اور اس کے رسول کی مدد کرنے کی خاطر، بیس

ٱلَّذِينَ ٱخْرِجُوْا وِثُ دِيَادِ هِــمُ وَ اَمُوَالِهِمْ يَثْبَعَنُونَ فَضُلَّا مِنَ اللَّهِ دِحْسَوَانًا وَّ يَنْتُصُرُونَ اللهُ كَاكَسُولَكُ اللهُ ٱوْللْصُكَ هُـ مُوالمَصْدِ قُوْنَ

وہی لوگ سیتے ہیں۔ (الحثر: م)

جولوگ رضائے اللی کو اپنامقصدا درنصب العین تصوّر کرتے ہیں اور الس كے مصول كى خاطر دنيوى منافع كے نود كو محروم كرىينا بھى كوارا كر يہتے ہيں -ان کواللہ تعالیٰ سیائی کی دا ہ پر گامزن قرار دیتے ہیں اور ساتھ ہی بیٹمٹر دہَ جانفزا سأتے ہیں کہ"تم لوگ حقیقت میں خدا اور اس کے رسول کے مدد کا رہو؟ ٧- ايك اورمقام پر ارشادِ ايز دى الاسخطر ہو: -

دایسے) بندوں پر بہت مهرمان ہے۔

وَمِنَ النَّاسِ مَنْ لِيَنْدُرِى اوربوتنخص الله كى دضاجا بيت بوك نَفُسُكُ ابْتِعْكَاءَ مَرَضَاتِ ابنى حان بيج ديتا ہے۔ اللہ ا پنے اللهِ وَ وَاللَّهُ كَ قُ حَصْ ؟ بِالْعِبَادِ

(البقره: ۲۰۷) ۵- اسی طرح ایک ا در تنام ملا حظه مو: -

وَمَنُ يَتَفُعَلُ ذَالِكَ ابْتِيغَاءَ مَرَجَاتِ

الله فَسَوُفَ نُعُ تِنيلِ ٱحْبُراً

فَانْقَلَبُ مُوا بِنِعْمَةٍ مِّنَ اللهِ وَ

فَضُلِ لَّهُ يَهْسَسُهُ خُرِ سُتَقَعْ

وَاتَّبَعُنُ وَضُوَانَ اللهِ ط واللهُ

ذُ وُ فَضُلِ عَظِيبُم

عَظِيمًا (النَّار: ١١٢)

اور بوتنخص الله تعاليك كى رضا جا بينة ہوئے ایساکرہے ، بس اسے عفریب ہم بڑا زاب دیں گے۔

٧- غزوة أتحد كے صنمن ميں صحابر كرام كى تعربيت ميں ارشادِ بارى تعالىٰ ہے: -بس وہ اللہ تعالیٰ کے احسان اورفضل كے سائھ بلطے ، انھيس كوئى نفضان

نرمینیا- (اسسیلے کم) وہ اللہ کی رضا سے طلب گار ہوتے تھے اورائٹر

برسے فضل والاہے۔

ے۔ قرآن عکیم نے نفسِ انسانی کا منتہائے کمال رضائے اللی کا مصول فرار ویکے ہوئے ارشا د فرمایا : ۔

ا سے احمینان یافتہ تفسِ انسانی! کوٹ حِنَايَّتَتُهَاالنَّهُسُّ الْمُكْلَمَسِّنَةُ ه آ اینے رب کی طرف اسس حال میں ارْجِعِيَ اِلحل رَبِّلِكِ دَاضِيَةً كرتراكس سعداضي مهواوروه تحجه مَّرُضِيَّةٌ ٥ فَادْخُلِي فِك سے راضی ہو، بیس میرے خاص عِبَادِی ه وَادْخُلِیْ جَنَّتِیْ بندوں میں شامل ہوجا ا درمیری جنّت (الفجر: ۲۷،۲۷ و۲۰،۳۹)

میں آلام کر۔

٨- قرآنِ مجيد نے رضائے اللي كوايك اور مقام پرسب سے بڑى كاميابي قرار دیتے ہوئے فرمایا: -

التترتعالى ان سے راضى ہوگيا اور وہ رَضِىَ اللهُ عَنْهُ حُرَفَ وَرَضُوّا عَنْهُ الشرسے داضی ہوگئے۔ بس بہی سب ذَالِكَ الْفَى ذُالْعَظِيثُمُ (المَامَةُ أَنَّ

### ہے بڑی کا میابی ہے۔

 ویهان بک که بیعیت رضوان جوصلح حدید سے قبل ہوئی تھی ہے۔ بیان ہمام صحابہ تے حضور علیہ السلام سے حکم رہا بنی جانیس قربان کردینے کا حلف اُٹھا یا تھا ۔ اسس کا صله معى ان تفظول مير بيان فرما ياكبا: -حب صحابہ نے درخت کے نیچے آپ لَعَتَدُ دَحِيمَ اللهُ عَنِ الْمُسُوِّ مِنِينَ إِذْ يُبُا لِعِنُوْ نَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ کے ہاتھ رہیجت کی توالٹر تعالیٰ ان مومنوں سے داحنی ہوگیا ۔ (الفتح، ۴۸: ۱۸)

### اہل حق کا ہر عمل محض رضائے الہی کی طرب و تاہے

فرآن مجيدكا مطالعه كرمن سيصية فيقت اظهرمن التنمس بهوجاني بي كرحيار انسانی کا اصل مقصد اور نصب العین رضائے اللی کا حصول ہے۔ اس سیلے ابل حق جو كجير بھى كرتے ہيں محض رصائے اللي كے خيال سے كرتے ہيں -اس مح سوا وہ اپنے دل ہیں کوئی تمنّا تے اجر نہیں رکھنے ۔کیونکہ بیر بھی ان کے نز دیک لا لیج کی ایک صورت فرار پا جاتی ہے ۔

• إ- أميت، حضرت بلال كم كواسلام معدم ف كرنے كے بيے طرح طرح كى تكنيفيں اورا ذبيب دينا تھا۔جس پر حضرت ابر سجر صديق رخ نے حضرت بلا*ل مُحرَّران فتميت ا* دا كريمه خريدليا اور آزا د كرديا - ان محه اس عل كا ذكر كرستے ہوئے . قرآن حكيم بي ارشاد ہو تاہيے: ر

وَ مَا لِلاَحَةِ عِنْدُهُ مِنْ السيرَ السيرَ المَا كَا كُولَ احمان نبيرجر نِعُسَمَةٍ تُجُونِي و إلا أَبْتِعِنَاءَ كاوه برلديكائ - مراس نے تر وَجُهِ دَبِهِ الْاَعْلَىٰ وَ وَلَسَوْفَ وَلِيكُامٍ ) صرف ربِعظيم كى رضا

بیان خلی اوربلیگ جلد (الیل: ۱۹–۱۱) ہی اس کارب اس پر داختی ہوجائی اس کارب اس پر داختی ہوجائی موجائی اس کارب اس پر داختی ہوجائی اس کارب اس پر داختی ہوجائی کہ اہل جی ہمیشہ ہر کام صرف دخت سے بیر حقیقت منزشج ہوگئی کہ اہل جی ہمیشہ ہر کام صرفت دختا کے اہلی کی نیت سے کیا کرتے ہیں رجس کے بیتیج بیں انہیں یہ نعمت میں ہر ہی کارتے ہیں رجس کے بیتیج بیں انہیں یہ نعمت میں ہر ہی کارتے ہیں ہر ہی کارتے ہیں انہیں یہ نعمت میں ہر ہی کارتے ہیں انہیں یہ نعمت میں ہر ہی کارتے ہیں انہیں یہ نعمت میں ہر ہی کارتے ہیں انہیں انہیں یہ نعمت میں ہر ہی کارت کے بیتی کارتے ہیں انہیں انہیں انہیں انہیں میں ہر ہی کارت کے بیتی کارت کی میں انہیں انہیں انہیں انہیں کے میں ہر ہی کارت کی میں انہیں انہیں انہیں کے میں کی کی کی کے دیا ہے۔

رصائے الہی کی فاطر مباح بدعت بھی اس دقت برعت کے عصد النی مقبول ہوتی ہے ۔

مقصد ہنیں ہے ۔ لیکن اتنی بات ذہن ہیں رکھ لبنی جا ہیئے کہ برعت سے مرادع می طور پروہ نئی جیزیا عمل ہوتا ہے ۔ جس کا تبوت کتا ہا المی اور سنّت رسول ہیں منہ ہو۔ لیکن عنروری ہنیں کہ ہر فیا عمل ہوتا ہے ۔ جس کا تبوت کتا ہا المی اور سنّت رسول ہیں منہ ہوگا ۔ اگر ایسا ہوتو اسے برعت سین کہ ہر فیا عمل کتا ہ وسنّت کے احکام سے متصادم ہی ہوگا ۔ اگر ایسا ہوتو اسے برعت سینہ کہ درج ہیں ۔ اگروہ نیا عمل کتا ہو وسنّت کے احکام سے متصادم ہی درجے ہیں ۔ اگروہ نیا عمل کتا ہو وسنّت کے کئی کا سے متصادم نے ہوا در نہ ہی درجے ہیں ۔ اگروہ نیا عمل کتا ہو وسنّت کے کئی کا سے متصادم نے ہوا در نہ ہی درجے ہیں ۔ اگروہ نیا عمل کتا ہو وسنّت کے کئی کا سے متصادم نے ہوا در نہ ہی درجے ہیں ۔ اگروہ نیا عمل کتا ہو وسنّت ہو عتب مباح " کہیں گے ۔ اس کے بھی دوج شریعیت کے منا فی ہو نواسے" برعت مباح " کہیں گے ۔ اس کے بھی

مختف، درجے ہیں۔ اگر اس بنیادی امتیا زکو نظرانداز کرے ہرنے کا م کو بغیر ایس کی ماہیت افادیت امقصدیت اور مشروعیت کے تجزیئے کے برعت قرار دے كر مذموم تصوركراب جائے توعد خلافت را شده سے كرا ج بك لا كھون ترى اجنها دی اور اُحبّاعی فیصلے احکام ، ندم ہی رسوم اور معاملات (معاذ الله) ضلالت و گھراہی قراریاجا مئیں گے اور تمہیشہ کے لیے دینی معاملات میں اجتہاد واستحیان اور مصالح واستصلاح كا دروازه بند بهوجائه كايجس سے لامحاله بدلنے بوئے عالات ىيى اسلام كا فابل عمل مهوما بهى ناممكن بهوگا - بهرصال ميرمجن توكسى مناسب موقع پر کی جائے گی ۔ سروست یہ عوض کرنا مقصود ہے کہ اگر کوئی عمل نرکتاب میں نرکور ہونہ اسس اُمّت کو اس کے رسول نے ایسا حکم دیا ہوا وربعدازاں اُمّت کے صلحار وعلمار از خود کسی نیئے عمل بینی بدعت مباحه کو وضع کرکے اپنالیں ۔ لیکن اس کا مُحرِک رضاست اللی کاحصول ہونو اِستَ مَا الْرَعَهُ مَالُ مِالمسِتْ بِيَّاتِ سے مصداق بربر عنت مجي" عندادتر" مقبول اورباعتِ اجروتُواب قراريا جاتي ج اسى كويْدعت حسين " يا "امر سخس" كهية بين - ارتبادِ بارى تعالى ہے: -حُرِّ قَفْتَ عَلَىٰ اَثَارِهِمَ بھرہم نے ان کے پیچھے اسی راہ پر اینے اور رسول بھیجے اور ان کے بُرُسُلِنَا وَقَلْمَ ثَنَا بِعِيشَى بيحي عديل إن مريم كو تصحا ، انصاب كيل بْنِ مَنْ بِيَعَ وَ الْيَيْنَاهُ ٱلْإِنْجَيْلَ وَجَعَلْنَا فِي قُلُقُ بِ الَّذِيثَ عطا فرمائی ا ورہم نے ان کے صحیح اتَّبَعُ فُهُ دُاْفَتَ ۚ وَّكَحْ مَدُّهُ يبروكارول كےول يس نرمى اور رحمت وَرَهُبَا نِيَّكَ نِ ابْتَكَعُوْهِ ا رکھی اور رہبانیت کی بدعت انھول

خود وضع کرلی بختی ' ہم نے ان پرفرض

زکی بھی ۔ رہاں مگرانہوں نے یہ

مَا حَكَ تَبُنُهُا عَلَمْ بِعُ إِلَّا ابْتِغَاءَ

يعضوان الله فنها دعوهسا

حَقَّ دِعَايَتِهَا إِفَانَيْنَا الَّذِيْنَ الْمَنْقُ الْمِنْهُ وَ الْجُنَاهُمْ كَ كَتِيْرُهُ مِّنْهُ وْ فَلِيقُوْنَ كَتِيْرِهُ مِّنْهُ وْ فَلِيقُونَ (الحديد: ٤٤٠)

صرف الله تعسیلے کی رضا چاہتے ہوئے وضع کی ۔ (اس بیے ہم نے اسے بھی قبول کر لیا) لیکن وہ اس کے جملہ تقاضوں اور آداب کا لحاظ قائم نز رکھ سکے بیس ان بیں سے جو لوگ ایما ندار بختے ہم نے انہیں ان کا اعراطا کیا گران ہیں سے اکٹر فافر فان بختے ۔

آپ نے ملاحظ فرایا کہ دبنِ عیسوی ہیں اصلاً رہمبانیت فرض نہ کی گئی تھی بکہ اس کا تعلیماتِ ہے ہیں سرے سے کوئی ذکر ہی نہ تھا۔ بعد کے دوگوں نے از فود رضائے اللی کی خاطر زیادہ ریاضت و مجاہدہ اور عبادت و مشقّت کی خاطر رہبانیت (ترک و نیا) کی صورت پیدا کر لی بیجس کو قرآن نے " اِجْتَد کُمحُوه کا" (اس بیعت کو اپنالیا) کے الفاظ سے تعمیر کیا ۔ بچ نکہ بیکام بھی رضائے اللی کے لفاظ سے تعمیر کیا ۔ بچ نکہ بیکام بھی رضائے اللی کے لفاظ سے آمر تعمیر کیا ۔ بوتکہ بیکام بھی رضائے اللی کے نصب العیس کے شخصت کہا گیا تھا۔ اکس لیے قرآئی بیان کے مطابق بادی تعالیے نے اسے آمر تعمیر صفح کو قبول کر لیا اور اسے بھی دین عیسوی ہیں ایک اہم مقام صاصل ہوگیا۔ اب ضروری تھا کہ رہبا نیت کے جہا تھا سے کھا تھا، پورے بیے جانے تاکہ اس سے صفح دوحانی فائدہ میں آتا۔ لیکن ان ہیں سے اکٹرافراد بالالٹزام ان تھا ضوں کو صفح دوحانی فائدہ میں آتا۔ لیکن ان ہیں سے اکٹرافراد بالالٹزام ان تقاضوں کو تقاضوں کو تقاضوں کو تقاضوں کو تھے طور پر پوراکیا۔ انہیں باری تعالیے نے اجرو تواب سے بہرہ درکیا۔ تقاضوں کو تھا ضوں کو صبحے طور پر پوراکیا۔ انہیں باری تعالیے نے اجرو تواب سے بہرہ درکیا۔

تصور مدعت سے تعلق دوا ہم امور آیب متذکرہ سے دوا مُور پر روشنی بڑتی ہے:۔ ایک بیکه اگر رضائے اہمی کی خاطر کوئی نیاکا م جے عوف عام ہیں بدعت کھتے ہیں ہی جا کے جوئی نفسہ خلاف نشر لیجت نہ ہوتو اسلام اس کو قبول کرتا ہم امر سخے من کے طور برائس کا اجرو تراب اور فوائد و برکات بھی تحقق ہوتی ہیں۔ اس مرشر بدیت ہیں مشروع جیٹیت رکھتے ہیں۔ ان کو مطلقاً ناجا کر سمجھنا زیادتی ہے امر رشر بدیت ہیں مشروع جیٹیت رکھتے ہیں۔ ان کو مطلقاً ناجا کر سمجھنا زیادتی ہے وہ مغصد ہے ہیے وہ بدعت حسنہ وضع کی گئی ہو۔ اس سے وہ مغصد ہے جا وہ بدعت حسنہ وضع کی گئی ہو۔ اس سے وہ مغصد ہجا طور بر بربرا ہونا چاہیے۔ ایسانہ ہمو کہ بدعت حسنہ کے تعمقور کا سمارا لے کو مفصد ہجا طور بربربرا ہونا چاہیے۔ ایسانہ ہمو کہ بدعت حسنہ کے تعمقور کا سمارا لے کرکھی کام کو روا تو رکھ لیا جائے لیکن اس کی اصل روح ' افادیت اور مقصد ہیا باتی نہرہ جانا ہے۔ بیسا کہ بے علی کی وجہ سے اکثر ہوجانا ہے۔ بیرا قدام نافرانی قرار یا جائے گا۔

الم المحنی شرط برب کرا ہے معاملات " بدعان سے سند" بینی " متحنات " ہی رہنے چا ہئیں۔ ان کرصر دربات دین نہیں سجھا جاسکتا۔ بدعت کے جس تصور ک اصادیث میں ندر سند آئی ہے۔ اس سے مراد کھی نے کام کودین میں داخل کر ناہے جس کامفہوم میں ہے کہ اسے صروریات دین میں شمار کیا جائے ۔ یعنی اس کا ترک گریا کھی فرص ' واجب یا سندت کا نزک تصور ہونے گے۔ اس سے اس کو" بدعت کریا کھی فرص ' واجب یا سندت کا نزک تصور ہونے گے۔ اس سے اس کو" بدعت کی ماریک فرص کو اور مصاحر اور کا ترک کے ماری سے اس کو" بدعت کی عادة اور مصاحر " جن ایمی ضروری اور محمول بر تصور ہوتا ہو۔ جب کا وہ مشروری اور محمول بر تصور ہوتا ہو۔ جب کا وہ مشروری اور محمول بر تصور ہوتا ہو۔ جب کا وہ مشروری عند مقروری اور محمول بر تصور ہوتا ہو۔ جب کا دہ مشروری عند مقروری اور مقروری کے ساتھ متصادم مندیں تعلق آبال کے نصب انعین کے تحت وضع کی جائے تر کے ساتھ متصادم میں شرونے قبولیت حاصل ہوجا تا ہے۔ بہاں یہ امر بھی فران کے نطوب اور توا ہی کے اندر شرعی محرات اور توا ہی کے فران کی قطول کوئی صورت پیدا نہیں کی جاسکتی۔

### اہل جن کی دوستی وعداوت کامعیار بھی رصالے لہی كانصب العين ہوما ہے -

جيبا كربيك متعدد آيات سے تأبت كياجا جيكا ہے كم ابل حق كى بورى زندگى رضائے اہلی کی خاطر منخ ک رہتی ہے۔ چنانچہ ان کی دشمنیاں اور دوستیاں اسی مقصد کے حوالے کے متعین ہوتی ہیں۔اسی تصور کوصد بیث کی اصطلاح ين" الحب في الله والبغض في الله" كيعنوان ي تعبيركيا عامّات -۱۴- قرآن حکیم میں صحابہ کرام کی زندگی ہو فیضانِ صحبتِ بنوی صلی الٹیرعلیہ وسلم ہے۔۔۔

عُحَدَّتُ وَكَ اللهِ وَاللهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللَّهِ وَاللَّهُ وَاللّلَّةُ وَاللَّهُ وَاللَّلُولُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللّلَّالِي وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّالِي وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّلَّا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ مَعَكُ أَسِيْتُ لَا عَلِي أَلْكُفّار وربولوك ان كي صحبت ومعيت سے فیضیاب ہوئے وہ کافروں پر نہایت سخت ہیں ، آپس میں نہایت رحمت ومؤدّت سے بیش استے ہیں۔آب انهبين ركوع وسجود كي عالت ميرد مكيمين کے ۔ وہ (ہرحال میں) اللّٰر کا فضل اور اسس كى رضا تلاسش كريت رسيت مي -

رُحَمَاءُ بَيْتِنَهُمْ شَرَاهُمْ رُكِعًا سُحِيدًا يُتُعَفُّونَ فَضُلاً مِنْ اللهِ وَ دِضُوَ انْاً-(الفتح ١٧: ٢٩)

يهان غلامان مصطفه صلى الشرعليه وسلم كى تين صفات بيان كى گئى بير :-ایک بیرکد وہ ی کی خاطر عالم کھز کے خلاف ہرو فت صعب آرار رہتے ہیں اور اعلائر كلمة الشرك يصركفن ميدان كارزارس مروقت تباررجت بير. وومسرى بيكمايس مي انتهائي رحيم وشفيق اورايب ووسرے كے ليے سرايا

اینارواحیان ہیں سہ

موصلقہ یاراں تو برکیشم کی طسرے نرم رزم عق وباطل ہو تو فولا و سہے مومن میں کہ وہ ہمروقت یا دِ الہی میں محورہتے ہیں۔جس وفت بھی دیکھوانمبیں رکوع وسجود کی حالت میں ہی پاؤگئے ۔گوباصبح وشام ان کا قلبی تعلق ا پنے محبوب حقیقی سے قائم رمہا ہے ۔

نیکن جنگ وجدال کی حالت ہو، دوستی وجمبت کی کیفیت ہویا بارگر اُدہیت میں سجدہ دیزیاں ہوں ، ہرحال میں ان کے پیشرنظرایک ہی مقصد اور ایک ہی تصیب العین ہونا ہے اوسوں ہے رضا سے اللی کی تلاشش" اس مقام پر "پیستغون فیضلگ من اللہ و رصنوانا "کا مفہوم کسی شاعرنے کیا توب بیان کہاہے ہے۔

> مجھے ہوٹش کب بھتی رکوع کی ' مجھے کمیا خبر بھتی سجود کی تر نے نفنشِ با کی تلاش بھی ' کہ میں مجھک رہا تھا نماز میں

حب رصائے الہی مقصد سے ان کرانسان کی پوری زندگی پر محیط ہوجاً
تواکس کا انتظا بیبطنا ، کھانا پینیا ، سونا جاگنا ، چلنا بجرنا ، الغرض سارا کاروبارِ
حیات ہی عبادت اور بندگی فراریا تا ہے ۔ اس کا ایک ایک سائنس اور ایک
ایک لمحہ عبادت میں شمار ہوتا ہے ۔ وہ شخص رضا کے اللی کی خاطر شادی کر تا
ہے تو وہ بھی عبادت ہوتی ہے ، بیوی بچوں سے شفقت و محبت کر تا ہے تو وہ بھی عبادت ہوتی ہے ۔ مشاغلِ حیات میں مصروف ہوتا ہے تو وہ بھی عبادت ہوتی ہے ۔ مشاغلِ حیات میں مصروف ہوتا ہے تو وہ بھی عبادت ہوتی ہے ۔ مشاغلِ حیات میں مصروف ہوتا ہے تو وہ بھی عبادت و مبدی ہوتی ہے ۔ مشاغلِ حیات میں مصروف ہوتا ہے تو وہ بھی عبادت و مبدی ہوتی ہے ۔ مشاغلِ حیات میں مصروف ہوتا ہوتا ہے تو وہ بھی عبادت و مبدی ہوتی ہے ۔ اسی نصور کو قرآن یوں واضح کرتا ہے ۔

ایسے بندگانِ خداکا ایک ایک قدم یادِ النمی بین شمارکیا جا تاہے۔ بلکہ وہ اہنے مقصدا ورنصب العین بین اسس طرح کھوجاتے ہیں کہ خود بھی مقصودِ خلائق قراریا جاتے ہیں۔

# مقصد من ميل ترحب توبنده قصود خلائق بن جاتا ہے

یه وه مقام ہے جمال ع
 ذاکر ہمہ ذکر، وذکر، ندکورشود

کامنظردیکھنے بی آ تاہے۔ انسان اپنے مقصود میں اس طرح کم مہوجاتا ہے کہ قدرت خوداسی کومقصو و خلائق بنا دیتی ہے۔ جس کی اپنی زندگ کا ہم کھے خداک یا د ادرائس کی رضا کے بیے دقف ہو۔ اس شخص کودیکھنا بھی خودیا و اللی بن جاتا ہے جیلے کر سولِ کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشا و فرایا:۔

الا اُنسبہ کے مرسول کرم صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشا و فرایا:۔

اللا اُنسبہ کے مرسول الله صلی الله علیہ سے افضل بی فالی یار سے افضل بی فالی یا دسول الله صلی الله صلی بی نر بناؤں جوتم بیں سے افضل بی علی یا رسول سے علی یا دسول الله علی اوسول کی اوسول سے میں نر بناؤں جوتم بیں سے افضل بی اوسول سے خوایا تم میں سے فرایا تم میں سے افضل وہ لوگ بیں جنہیں دیکھتے ہی فرایاتہ میں سے دکھتے ہی فرایاتہ میں دیکھتے ہی فرایاتہ میں سے دکھی ہی دیکھیا ہی دیکھتے ہی فرایاتہ میں سے دکھی ہی دیکھتے ہی دکھی اس دیکھی ہی دیکھی ہی دیکھتے ہی دیکھی دیکھی ہی دیکھی ہی دیکھی دیکھی دیکھی ہی دیکھی ہی دیکھی دیکھ

(ابنِ ماجہ) ضدایا د آجائے۔ رضائے حق کوا بنامقصو دِحقیقی سمجھنے والے حبب اسس مقصو د کوعملاً بالیتے

ہیں تزبیروہ خود بھی خدا کے محبوب ومرتضلے ہموجاتے ہیں۔خودربِ ذوالجلال آہیں ا مامطارب ومقصود بناليباب - فرآن عكيم الس حقيقت كي ما يُديول كرما ب-• قُلُ إِنْ كُنُ تُكُو تُحِبُّونَ فَوْدِ بِحَةَ الرَّمُ الله سِي مُحِبِّت كُرتَ الله (آلِ عمران: ۱۱) الله تهدين ابنا محبوب بنا كے كا۔

اس آیت نے حراحت کے سابھ یدامرواضح کردیا کر دضائے اللی کی طلب بندسے کوا طاعت وا تباع رسول الله صلی الله علیه وسلم کے بعد خود محبوث مرتضى بنا ديني ہے - انسان كى جمد حيات كا آغاز توسي اللي اور رضائے اللى كے تصول كى كاوكش سے ہوناہے ۔جس میں صدافت كى نشرط انباع رسول صلى التُدعليد وسلم مص - ورنه حب اللي اوررضائها كا دعوام كا لنصوّر مي نهیں ہوسکتا ۔ بیکن أنباع رسول صلی الله علیه وسلم جس کا محرک محبّت ہو گا نتیجریہ ہے کہ بندہ محب سے محبوب ، طالب سے مطلوب اور منلاشی رضا ہے نور مرتضلی و مجتبی بن جانا ہے ۔ دہ" عبد محصن" کے بجائے" عبدہ "اورمنتظر کے بجائے منتظر ہوجا تا ہے۔ اسی تصور کوعلامہ آ قبال یوں بیان کرتے ہیں م

عبد ویکر عبرہ چیزے وگر ایں مرابا انتظب ر' اومنتظر

قرآن حکیم میں ارسٹ د فرمایا گیا: -اَللَّهُ يَجْنَبِي إلَيْهِ مَنْ يَتَمَاعُ الله تعالى ابنى ذات ك رسالى وَيُهُدِي المَيْهِ مَنْ يَنْنِيْبُ ويديتِهِ بِي بِصِهِ عِابِي اورا بِنِي طُرُ ر شوری: ۱۳) ۔ راہ دکھا دیتے ہیں جو کوئی ارادہ کرسے۔

يه عنا بات اللبه بي - جن بركسي كا فيضه وتصرّف نهيس - وه ذات حس كو

جس قدرجاہے نواز دے ۔ لہٰذا بندہ حب رضائے الہٰی کے نصب العیبن اور مقصود کوبا ہے تر اسے خرومقصر وخلائن بنا دیاجا ناہیے۔

 جیسا کرحضرت ابو ہر رہ اُ آ تحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے روایت کرتے ہیں ۔ خسال دمسول الله الله عليه ان الله اذا مرسول الترصلي الترعليه وسلم نے فرايا حب الله نغالے کسی بندے سے محبّت کرنے ہیں توجریّل کوندا کے فرماتے ہیں! میں نے فلاں شخص کو محبوب ومرتضے بنالیا ہے تو بھی س سے محبت کر ' ہیں جرئیل اس کو مجوب نالیناہے۔ بھروہ آسانوں میں نداکراً ہے کہ اللہ نعالے نے فلاں تخص اینا مجوب بالباب- تم بھی اکسی مجن كرو، بين ابل سماريجي اسس كومجبوب بناليتے ہيں - بيراس شخص سے بيمال زبین کے دلول میں مقبولیت اُمار دی جاتی ہے۔ بعنی الی زبین بھی حکم النی سهاسه اينامجوب ومقصود بالبيتاي

احبّ عبداً دعاجبرتيل فقال إنى أحِبُ فلانًا فاحبِّه فال فيحيد حديثيل شعرینادی فی السَّماء فيقعل النب الله يجب فلاناً فناحسيه فيحبتك اهل التكماء تمر بوضع له القبول فح \_الادض (صجیح مسلم)

 جن لوگول نے رضائے المی کومفصد حیات بناکر اپنے صبیح وشام اسی رنگ میں ڈھال کیے ہیں۔ قرآن ان سے بھی خصوصی لگا دُ اور تعلق قائم رکھنے کی تلفين كرما ہے -ائس ليے كم ان كى صحبت ومعيت سے اور كيج نرسهي مجبوب كى خبر توملتی رمہنی ہے۔ بقول شخصے ت

گروستاں گرو، گرمے کم دسد، بوتے دسد بوتے او کر کھ رسید و میت ایٹ ال بس است

اپنی طبیعت ان لوگوں سے مانوس کھو بوصبح وشام اینے رب کو پکارتے (او) اسی کی رضا جاہنے ہیں - انم ہرو<sup>ت</sup> ان سے اس طرح قریب دیہوکہ ) تمہاری آنکھیں ان سے مسٹ کہیں اور پھرنے نہ یائیں۔

 قرآن مجید میں حکم صا در کیا گیا ہے: -وَاصْبِدُ نَفْسَكُ مَعَ الَّذِينَ يَدُعُونَ رَبَّهُمُ مِالْغَنَا وَقِ وَالْعَشِّي يُرِيْدُونَ وَجُهَا هُ وَلَا تَعَنْدُ عَيْنَكَ عَنْهُ مُ (الكهف: ۲۸)

جوصبح وثنام اينضرب كو بجارت اور اسی کی رضا کے طلبگا درہتنے ہی

 ایک اور مقام پرارشا د فرمایا گیا ہے: -وَلاَ تَكُورُ والَّذِيْنَ يَدُمُونَ الرَّانِ لاَكُون كوخودس وُورنه كرو رَبُّهُ مُربالُعَنكَ وذِ وَالْعَشِق يُرِيدُونَ وَجُهَدُ وَاللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ

اسے اہلِ ایمان ، الله تعالیٰ سے ڈرو اورصدق والول كي معيت اختيار كرلو-

 اسی طرح ایک اور مقام پرادشادِ ایزدی ہے: -يَايِّنُهُ الكَّذِينَ ﴿ مَنُولًا تُتَقُوا اللَّهَ وَكُنُ نُواْمَعَ الطَّرِقِينَ رانتوية: ١١٩)

یفیناً صدق و ایے وہی لوگ ہیں جوخلوصِ دل سے رضائے الہی کے طلب کا ہیں اور جنہیں نعمت رضوان نصیب ہو چکی ہے۔

مرکلام مسکلام سے ایک ہی حقیقت پر زور دیا گیا ہے اور وہ سہے

ابل رضا سے تعلّق ، معیّت ، رفاقت، اور وابستگی اختیار کرنا - کیونکریبی وہ لوگ ہیں جو اپنے مقصو دِ زندگی کو یا چکے ہیں۔ لہٰذا مقصدِ حیات اور نصب العین کی صیح برابرته بھی ان ہی کے داستے سے میسترا سکنی ہے۔ ببرلوگ بونکہ صیحے معنول می ہرایت مافتہ ہیں -اس بیے ہرایت کا اوّلین شعور بھی ان ہی کے راستے سے نصیب ہوناہے۔

خران حکیم اسس حفیقت کی تائیدان لفظوں میں کرتا ہے: ۔

بیشک تمهار سے پاکس اللہ کی طرت سے ایک نور آیا اور ایک روستی کیا اس سے اللہ اسی کوسلامتی کے راستوں کی ہوایت دیتاہے یس نے اس کی رضاكوا بباليا اوروه انهيں اپنے حكمت اندهيروں ہے نڪال كر روشني ربيني صجیح شعورکے اُجالے) ل طرف محبا نا ہے اوروہ انہیں سیدھی تعنی استعامت

فَ ذُ حَبَاءَكُمُ مِينَ اللهِ نُورُ وَ كِنا بُ مُنْ مُ يَهُدِئُ مِبِهِ اللهُ مَنِ اتَّبَعَ يضفانك شبك التتسلم وَ يُسَخِّرِجُهُ مُ مِنَ الظَّلَمُةِ الحت الشُّوُدِ مِياِذُنِهِ وَيَهُ دِيُهِمْ الحلب صِرَاطٍ مُّسُتَقِبْ مِ (المائده: ١٩٤١) والى راه دكها تأسيه-

اس آیت نے متذکرہ ہے نتیج پر مہر نصدیق ثبت کردی کہ جو توگ رضائے الہٰی کے نصب العین کے طلب گارہیں محقیقت میں وہی راہِ ہا بیت پر ہیں اور اپنی کے سیلنے شعورِ مقصدیت کے اُجا لے سے منور ہیں ' اپنی کا داس۔ ته صراطیستقیم ہے اور امنی کومنزل کے رسائی کی حتی ضمانت، نصیب ہو

اس ليے بارى تعالى نے اھد فاالصراط المستقى و كالفاظ

کے فرراً بعداس دعا اور التجا کوشخص معین اور نتیجہ خیر کرنے کے لیے صراط الذن الغیمت علیہ علیہ سعر ولا المضالین کے ذریعے راستے المعین نظیم میں کہ تعیین فرادی ۔ ناکہ انسان کی زبان سے تکلی ہوئی دعا اسس مینی ومفہوم کا جامہ ہن کر بارگراً تومیت میں پہنچے کہ ؛ ۔ بارگراً تومیت میں پہنچے کہ ؛ ۔

انعلی بادی تعالی ا بیم کواسی مفصد حیات کانتعور عطا کرجس سے فرسف ا بینے انعلی باننة بندس کونوازا۔

اے باری تعالٰ ؛ ہم کو اپنے نصبہ العین کے تصول کے لیے اسی راستے پرچلاحبس پر نیرے انعام ما فنۃ بندے چلتے رہے۔

اے باری تعالیٰ ! ہم کومنزل مقصرہ کک رسائی کی اسی طرح ضمانت عطا کرجس طرح تنائی ! ہم کومنزل مقصرہ کا کہ اسی طرح تو اینے انعام یافتہ بندوں کوعطافر مائی ۔

اور ذات ت کے انعام یا فتہ بند ہے جن کا راستہ صراطِ سنقیم " قرار پاچکا آ وہی ہیں۔ جن کا ذکر سورۃ المائدۃ کی آبیت، ملا میں ان تفظوں کے ذریعے کیا گیا ہے ۔۔۔ یہ قمد دِی جب الله مین اتنبے دِخْد وَان کے کیا ہے گئے دی ہے والے خوس کا طب میں میں اللہ میں اند تعالیٰ نور وکی مک دیہ ہے والے میں اور میں اور میں اور میں اور میں ایس کے لیے وقف کر جکے ہیں۔ اپنا نصب العین بناکر اپنی زندگی اس کے لیے وقف کر چکے ہیں۔

مذکوره بالا بحث سے انسان کی انفرادی زندگی کا مقصد اور نصب العین واضح ہو جیکا کہ وہ" اخلاقی کجال کا حصول "ہے ۔ جس کی اعلیٰ تربن صورست " رصنائے اللی " ہے ۔ بقول اُست اذمی المکرم جناب ڈاکٹر بر بان احمد فارقی " رصنائے اللی " ہے ۔ بقول اُست اذمی المکرم جناب ڈاکٹر بر بان احمد فارقی " انسان کی انفرادی زندگی کا نصرب العین انسان مرتضط بننا ہے " ۔ " انسان کی انفرادی زندگی کا نصرب العین انسان مرتضط بننا ہے " ۔ ۔ کیکن اب سوال یہ بیدا جو نا ہے کہ : ۔ ۔

اس اخلاقی کمال درضائے الہی اکے حصول کا مخرک کیا ہوگا ؟
 اس کا طریق کارکسی ہوگا ؟
 اس کی عملی اسائس کیا ہوگ ؟
 اس کی عملی اسائس کیا ہوگ ؟
 اس کا غوز کمال کیا ہوگا ؟
 اس کا معیارعمل کمیے ہوگا ؟
 اور انس کا معیارعمل کمیے ہوگا ؟



# حصُول مِصنَّ العَيْنِ كَا مُحرَّكُ الْجَانِي



سابق صفات پرہم نے انسان کی انفادی زندگی کا نصب العین واضح کیا ہے۔ دیکن جیسے کہ پہلے بیان کیاجا جیکا ہے۔ فرانی ہایت محض انسان کواسس کے مقصر را ورنصب العین سے آگاہ کر دینا ہی کانی نہیں محصنی۔ بلکہ اس کے بعد اس معین نصب العین کے حصول کے بلے رمہنائی ہی جہاکات کے اس ضردت کو میں سورة فاتح کی زیر غور آئیت کے حوالے سے مجھا جاسے اس انسان بارگر ایز دی بی النجا کرنا ہے :۔

اهد فاالمصداط المستفیع اسے باری تعال ! سم كونصبالعين المستفيع المستفيع المستفيع و بننے والاسپرها راستو

گریاس وفت طالب بدایت کو تصول نصب العین کالا توعل معلم کرنا درکار ہے۔ ہم نے بہلے بھی اشارہ کر دیا ہے کہ لائح عمل کی بانج ضرور بات بہل جفی اشارہ کر دیا ہے کہ لائح عمل کی بانج ضرور بات بہل جفی بر کمی نصر رنہیں ہوسکتی وہ بین جفیں بورے نیل الائح عمل کی ہوا بیت " کمی نصر رنہیں ہوسکتی وہ بانج ضروریات درج ذیل ہیں :-

(INCENTIVE)

ا- محسترک

(PROCEDURE)

٢- طريق كار

(PRACTICAL BASE)

۳- علی اسالسس

(MODEL OF PERFECTION) OR (IDEAL) مونير كمال

### ۔ ،ب ہم مذکورہ بالانٹرائط کے مطابن لائح عمل کانفصیل جائزہ لیتے ہیں۔ ۱- مخے ک ۔۔۔۔ نزکست نفسس کی آرزو

بہت ہونیقت دوزِردسن کی طرح عیاں ہے کہ قدرت نے کا آمات کے بدالے نظام میں اصلاح کا ارتقائی طریق کا روائج کیا ہے اورتضا و کو ہر حبگہ اصلاح کے لیے سازگار شرط کے طور پر بیدا فرما باہے ۔ فلسفہ تضا و پرتفصیلی گفتگو توانتا اللہ سور ہ فاتنے کی تفسیر کے در ران آئے گی ۔ بیکن اس وقت ہمیں صرف یہ واضح کرنا مفصر دہے کہ انسان کی افوادی زندگ کے نصب العین جرکہ رضائے اللی کا مصول ہے کہ انسان کی افوادی زندگ کے نصب العین جرکہ رضائے اللی کا در رکھ دیا ہے اور وہ محرک " تزکیہ نفس کی آرزو" ہے ۔ تزکیہ نفس کا مفہرم مجھے بغیر بات واضح نہیں ہوسکے گی ۔

اسی طرح کھیبنی کے نشوو نما پانے اور اکس سے خیرو برکت حاصل ہونے برکھا جانا ہے۔ ڈکا المذکر ڈع ''۔ کھینی نشؤو نما پاگئ۔

تزكية النفس "كي نعريب المم راغب يوس كرنے بيں :-

ُ خبرات و برکات کا نفسِ انسانی میں نشوونما یانا ، نزکیهٔ نفس کهلاناہے۔

تنهيتها بالحنيرات والبركات (المفروات)

تزكسك فترآني مفهوم يەلفظ فران مجيدىي مرجگه ان سى معنوں ميں استعال مواسے -ارشادِ

بارى نعا كے ہے: -

اور حوکوئی ماک ہوا بیس وہ اپنی ہی جان کے لیے پاک ہو تا ہے۔ یہ نمہارہے بیے زیادہ پاک اورصا ہے۔اللہ بہنرجانناہے اور تم ر حقیقت امرکو) نهیں جانتے۔

١- مَنْ تَنَكَّىٰ فَالِثَمَا يَتَنَكَّ لِنَفُسِهِ (فاطر: ١٨) ٧- فَالِكَ ٱنْ كَىٰ لَكَكُمْ وَ اَصَلَهَ وَ اللَّهُ يَعَسُلُو وَ اَنْتُوْ لَا تَعُسُمُ فَيْ نَ (البقره: ٢٣٢)

ما۔ جبرئبل امین نے حضرت مریم کوعیسلی علیہ انسلام کے تولّد کی بشارت ان الفاظ

يىدى: -

اسس نے کہا ۔ ہیں نو تیرہے دب کا بھیجا ہوا بیغامبرہوں ۔ تجھ کو ایک یاک لڑکا وینے کے لیے آما ہوں۔ انہوں نے کہا ۔ کیا آپ نے ایک پاک اوربے گئاہ جان بغیرکسی جان کے تىل كىدى ؟

قَالَ إِنْ كَمَا آكَا رَسُوُلُ كُبِّكِ لِرَهُبَ لَكِ غُلَامًا زَكِيًّا (مريم: ١٩) ٣- قَالَ اَقَتَلْتَ نَفْسًا ذَكِيتَةً إِعنَيْنِ نَفْسٍ ( الكهت: ۲۷)

تم اینی جانوں کی صفائی اور پاکیزگ ک قىم زىكاؤ، دە (الله) بهترجانيا ہے کرکون زیاوہ پاکیزہ ہے۔ ۵- باری تعالی ارشاد فرماتے ہیں : -خَـلَانُـنَكَكُوْا اَنْفُسَكُوْ هُوَ أعُلَو بِهَنِ الْكَفَّىٰ

۲ - ایک اورمقام پر ارست د فرمایا گیا :-

بكرالله تعالى حس كى جاب كاصفائي بَلِ اللَّهُ مُ يُزَكِّيُّ مَنْ يَشَاكُمُ وَلَا اور یا کیزگی بیان کرے گا اور لوگ يُظْلَمُونَ فَتِيلًا ورہ تجربھی ظلم نہیں کیے جائیں گے۔ (النسار: ٢٩)

ك - اسى طرح فراكض بينجاكانه نبوت كابيان كرت بهوك جار مرتب فرآن مجيد

میں ارسن و ہواہے:۔ يتشلقا عكيك وايلتنا وَ يُزَحِّينُكُو ۗ وَيُعَلِّمُ كُوْ الْكِتْبَ وَالْحِكْمَةَ وَ يُعَكِّمُ كُونُولًا تَعَلِيكُونَ

(البقره: ۱۵۱)

وہ رسول صلی الٹندعلیہ وسلم تمہارے اُ ویر ہماری آیات پڑھتے ہیں اور تمهار سے نفوس کو ماک کرتے ہیں اور تمهيس كتاب الهى كى تعليم ديتے ہياور حكمت دداناني (ما اسرار درموز دين) ك تعليم ديتے ہيں اور الس كے علاوہ جوكجهة تمنهي جانت اس كى بھى تعليم دیتے ہیں۔

مذكورہ بالاآيات كے بيان سے يرحقيفت اليمي طرح واضح ہوگئى \_ كم تزكىبىر" ابنى جائزل كورذائل اورذ مائم سے پاك وصا ف كرنے كا نام ہے ما ظاہر ہے کہ پاک صاف کرنے کی صرورت تبھی پیدا ہوتی ہے۔ اگر نفوس انگ يس ميل مجيل موجود مو -ر ذائل اورميل كجيل كانفس انساني مي موجود مونا اس وجسے تابت ہے کہ فطرتِ انسانی نبکی اور بدی دونوں طرح کے رجحانات اور صلاحیتیں ا پنے اندر رکھنی ہے۔ مذکررہ بالا بحث کی روشنی میں اب کے" تزکیر" كے مفہوم كے نحت دوا مورسامنے آئے ہيں:-ا۔ یک صاف کرنا

٧- نشوونما يانا

گناہ ومعصبت کے ساتھ اسے دبادیا

ربعنی اسس کی نشو و نما روک دی)

یهاں یہ جیز قابلِ غررہے کہ نفس کا باک صاف کرنا اور اسے نشودنما دینا' ان دونوں خصوصینوں کا آپس میں کیا تعلیٰ ہے ؟ اسس کو ایک مثمال کے ذریعے بخولی سمجھاجا سکتاہیے -

عمل تركبه كي تمثيل

تزکیہ کے عمل کو اس سطرح اسانی سے سمجھا جا سکتا ہے۔ جیسے کوئی کیاری ہو۔ آپ محنت کرکے اس میں صاف سے شمجھا جا سکتا ہے۔ جیسے کوئی کیاری ہو۔ آپ محنت کرکے اس میں صاف سے شرابو دینہ اُگانا چاہیں۔ لیکن ساتھ ہی اسس میں کچھ نو درُولو دے اُگ آئیں۔ اب آپ چاہیں گے کہ ان خودرُولو دوں کوئی بڑی کراُ کھاڑ بھینکیں۔ کیونکہ اگر انہیں برستور اُگنے دیا جائے تو دوقعم کی فرابیاں پیلا ہوں گی:۔

ایک تربیک کی صفائی اور نظافت ولطافت باتی ندرہے گی۔
دوسری بیکہ کیاری کی صفائی اور نظافت ولطافت باتی ندرہے گی۔
دوسری بیکہ بودینے کے بودوں کی صحت اور نشوونما پر اثر بڑے گا۔
کیونکہ زمین کی تخلیقی توت بہائے فالصنا ً بودینے کی نشوونما بر صرف ہونے کے نثودر دری اور نابیند بدہ بودوں کی صحت ونشوونما پر جی خرج ہونے گئے گی۔

جس سے پودینے کی نشو و نما ڈک جائے گی یاصیح طور پر نہ ہوسکے گی ۔ زمین کی تعلیقی قربت کو غلط مصرف سے بچانے اور پو دینے کی صیحے نشو و نما کی ضمانت جہتیا کرنے کی ضاطر جب آپ خود رو پر دوں کو اُکھا را مچھینکتے ہیں توہیی عل کیا ری کے بیے" تزکیہ کاعمل" کہلا تاہے۔

اسی سے تزکیۂ نفس کے مضمون کو تھجہ لیجئے ۔ نفسِ انسانی گریا ایک روحانی ذبن بہت ہیں ۔

ہے ہیں ہیں آپ نیکی مجلائی اور فوخائلِ اخلاق کے پود سے انحانا چاہتے ہیں ۔

اسس نفسِ انسانی کی زمین بن ان اور دوائلِ اخلاق کے پود سے بھی ازخوداگ آتے ہیں ۔ کیونکہ فطرتِ انسانی میں ہر دوطرح کے رجانات موجود ہیں ۔ اب نفسِ انسانی کی فریش بجائے صرف نیکی کی نشوونما پر صرف ہونے کے برائ کی نشوونما پر بھی صرف ہونے کے برائ کی نشوونما پر بھی صرف ہونے کے برائ کی نشوونما میں معصیت کے رجانات سے نفسِ انسانی کی زمین کریاک کردیا " تزکیہ نفس کہ بات انسانی کی زمین کریاک کردیا " تزکیہ نفس کہ بات برناہے بلکہ صحصیت کے رجانات سے نفسِ انسانی برائی سے پاک وصاف ہونا ہونا ہو باری بلا اس میں نیکی بھی نشود نما پانے مگتی ہے ۔ اسی عمل کے بارے میں ارشا و باری جا ۔ اسی ممل کے بارے میں ارشا و باری جا ۔ اسی ممل کے بارے میں ارشا و باری جا ۔ اسی ملک کے بارے میں ارشا و باری جا ۔ اسی ملک کے بارے میں ارشا و باری جا ۔ اسی ملک کے بارے میں ارشا و باری جا ۔ اسی ملک کے بارے میں ارشا و باری جا ۔ اسی ملک کے بارے میں ارشا و باری جا ۔ اسی ملک کے بارے میں ارشا و باری جا ۔ اسی ملک کے بارے میں ارشا و باری جا ۔ اسی ملک کے بارے میں ارشا و باری جو نفس کی دیا گئی ۔ می نفس کے مائے کرنیا ۔ بھرا پہنے در ہے کہ کی کریاک صاف کر ایک اس میں کریاک صاف کرنیا اور نمی از پڑھی ۔

وکو میک کرنیا کو اور نمی از بڑھی ۔ سے کریاک صاف کرنیا اور نمی از پڑھی ۔

وکو میں کرنیا کی اور نمی از پڑھی ۔

وکو میک کرنیا کرنیا اور نمی از پڑھی ۔

وکو میک کرنیا کی کرنیا اور نمی از پڑھی ۔

الس آیت میں تین چیزوں کا بیان ہے ؛ ۔ ا - " تر کیم --- یعنی نفس کی زمین کو برائی اور انحرات کے رجحانات اور میلانات سے پاک صاف کر دینا ۔

٧- یا د الہی -- جب نفسِ انسانی کی نمام تخلیقی قربتیں برائی پرخرج ہونے سے محفوظ ہوگئیں اوریا دِ اللی کا بودا قلب و باطن میں صحح طور پر نشوونما یا نے لگا۔

سا۔ تمس ز \_\_\_\_ تواس حال میں پڑھی ہوئی نماز وصال حق کے لیے المب ایمان کی معراج " بن گھئی۔ جنانچہ ارشا و فرطایا گیا کہ ان شرائط کو پررا کرنے والا " فلاح " یاگیا۔

اب سوال یہ پیدا ہو تا ہے کہ نفسِ انسانی کی سطح پر اس عملِ نزکبہ کا محرک کس طرح اور کہاں سے بیدا ہوا ؟

# عمل تزكيد كى تركيب كس طرح ہوتی ہے ؟

یہ ان کہ تو تزکیۂ نفس کی اصطلاح کے مفہوم کی بات ہوئی۔ اب دیکھنا بہت کہ انسان کے اندر تزکیۂ نفس کی ارزوکس طرح پیدا ہوتی ہے ؟ بااس کی تخریب کس طرح جنم لیتی ہے ؟ اس کے بارسے میں اننازۃ پہلے عوض کردیا گیا جسے کہ انسانی فطرت ایک نضا دستے درجارہ ہے اور وہی تفاری تزکیۂ نفس کی ارزو کا مخرک نبتاہے۔

## فطرت إنساني كاتضا داورانس كى نوعيت

مطالعة قرآن سے بیختیفت سامنے آن سہے کم انسانی فطرست کے ودبیلرہیں: ۔

(POTENTIAL NATURE)

ا- فطرت بالقوة

(ACTUAL NATURE)

۲- نطرت بالفعل

نطرت بالقوة سے مراد وہ فطری احساسات ہیں جو ہرانسان کے اندرخلقی طور ہر مضم جوننے ہیں ۔ نواہ وہ جہال بھی جس ماحول میں پیدا ہو 'ان احساسات کے شور کر" ضمیر" کا نام دیا جا تا ہے۔ جب کہ فطرت بالفعل سے مراد وہ نفسانی خواہشات ادرطبعی داعیات ہیں ۔ جن کا ظهور ہرانسان کی زندگی ہیں فعلاً ہموتا ہے۔

### <u>فطرت بالقوۃ کے لوازمات</u>

انسان کی فطرسند، بالقوہ جار دازات کی جامع ہے: -۱- افرار اُلومیت

انسان بیدائشی طور پر اس خان کا نمان، کی ربوبیت، واگرمیت کے اصاس کے بہرہ ور ہم آ ہے اور اس کے اقرار کی طوف، طبعاً راغب بھی بوناہے ۔ اس کی بنیار عالم ارواج کا وہ معاہرہ الست، سے رجس میں تمام انسانوں نے باری تعالیٰ کی فالقیت وربوبیت کرتسلیم کیا تھا۔ ان سے سوال کیا گیا: ۔

اکشٹ فی جِد جِ کُور قاکمو کیا کیا کیا اللہ تعالیٰ تعالیٰ اللہ تعالیٰ تعالیٰ اللہ تعالیٰ تع

کوئی شخص جمال بھی بیدا ہو، جس ماحول میں بلے ، خواہ وہ ماحول کفروالحا و
سے لیریز ہو یا شرک و مجت پرستی سے ، ہم حال الس کے لاشعور میں کسی بڑی قوت
کے ہمونے ، اکس کے قادرِ مطلق ہونے اور اکس کے خالق ورب ہمرنے کا احمال کسی ذکری صورت میں صنرور موجود ہم قانے ۔ بعض اوقات وہ دنیا کے نام اسباب و
ذرائع سے ما کیکس ہونے کے بعد اس بہتی مطاق کی ربوبیت کی طرف متوجہ ہو قا
خدر علم ، کس صورت میں اس کے بعد اس ہتی مطاق کی ربوبیت وربوبریت کاکس افدر علم ، کس صورت میں اس کی بہنچا ، یاوہ بھی نہنچا ، کیکن اکس کے طبیعت و
فطرت جمعی نہیں افراد آلوبریت کے بیار صرور ہون ہے ۔ مختلف زمانوں میں فطرت جمعی نہوبی افراد آلوبریت کے بیار صرور ہون ہے ۔ مختلف زمانوں میں لوگوں نے انسان کے اسی فطری تقاضے کو خلط استعمال کرتے ہوئے اسے مظاہر فررت کے سامنے جمعا دیا ۔ گریا سنت پرستی کے شعار کو اپنانے والے بھی اکس فدرت کے سامنے جمعا دیا ۔ گریا سنت پرستی کے شعار کو اپنانے والے بھی الس

امر کا نبرت توفراہم کرہی رہے ہیں کہ کوئی ہے صرور" جھے انسان اپیارب مان حابہ تاہیے -

اہتاہے۔ ۲۔ فجورونفقوی کا اٹنیاز

اسی طرح ہر شخص کی ضلقی فطرت میں انجھائی ربرائی اور نیرونشرکے درمیانی ق کرنے کا داعیہ صرور موجود ہوتا ہے ۔ جس معاشرتی تصوّرات، ومعتقدات، بیلی یہ کی پردرش ہوتی ہے وہ اس کو معیارات، امتیاز جہیا کرنے رہتے ہیں۔ لیکن یہ نبیادی داعیہ ہرصورت موجود ہرتا ہے ۔ یہی وجہ ہے کہ بعض تغیر اپنیر اخلائی افدار کو انسان تاریخ کے ہرد در میں برابرتسلیم کرتا چلاآیا ہے ۔ قرآن چکیم میں اس امرکی طرف اس طرح اشارہ کیا گیاہے : ۔ امرکی طرف اس طرح اشارہ کیا گیاہے : ۔ نا لگے ہم ہما فی جو تی تھا ق بیس انٹر تعالی نے نفسی انسانی کے اندر ٹرائی اور اچھائی دونوں کا شعور تکھ فی جھکا

رانشمس: ٨) ودبیت کردیا ہے۔

ایک اور مقام پرارٹ، دِ ایزدی ہے :-فیھکڈیٹنا کا النکجٹڈین فیھکڈیٹنا کا النکجٹڈین دونوں راسنے دکھا دیئے ہیں۔ دونوں راسنے دکھا دیئے ہیں۔

اور ہائیوں کے افسانی فضائل ور ذائل یا معائنرتی وسماجی اچھائیوں اور ہائیوں کے تصرّدات یا بیمیا نے ان افدار کے نام پر ، یا ندہب کے نام پر جوچاہیں اور جس طرح چاہیں مفرد کرنے بھر ہیں ۔ بیکن اس تفیقت سے انکار نہیں کیا جا سکتا کم نظرت انسانی کے اندراف اف اور نظام ، نجرونئر اور نیکی و بدی کے درمیان انتیا نے ہیں کرنے داخر افسان اس فرق کے تصور سے ہیں کرنے داور کوئی تجھی وی مشعور انسان اس فرق کے تصور سے بیا کرنے ہیں ہور کیا ۔

٣- بصيرت نفس

ارشا دِربانی ہے :-

بَلِ الْاِنْسَانُ عَلِى لَا نَفْسِهِ بَكَه انسان النِي نَفْسَى اعمال بِرَوْبِ بَصِيبِ بِمَا (القِيْمَة: ١٢) نظر ركه تا ہے۔

یعنی خیرونشر کے انبیاز کے باعث انسان ذات کا خود محتسب ہے۔ وہ اپنے اعمال میں نفع و نقصان کو خوب جانتا ہے۔ اسس لیے اسے اپنے اعمال کا ذمہ دار مھمرا باگیا ہے۔ ارشاد ہوتا ہے:۔

اِنَّهَا شُبِحَٰنَ وَنَ مَا كُنُتْ تُو بِينَكَ بَهِينَ تِهَارِكِ كِي كَامِرَادِ النَّهِ مِنْ مَهَارِكِ كِي كَامِرَادِ النَّمِيمِ وَلَا مِنْ الْمُرْدِ مِلْ اللَّهِ مِنْ الْمُرْدِدِ مِلْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مُنْ اللَّهُ مِنْ اللْمُلِمُ مِنْ الللْمُ اللَّهُ مِنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللَّهُ مِنْ الْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ مِنْ الْمُنْ اللَّهُ مِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللِمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ اللْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ اللَّهُ مِنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ اللْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْ

ایک اورمقام پرارشاد فرمایا گیا ، ۔

وَ وُقِيدَتُ كُلُّ نَفْسٍ مَّا اور بِرَفْس كواس كه ابن كسب كابن كسب كابن كسب كابن كابد المراكز رہے كا ۔ كسبكتُ (آلِ عمرانِ : ۲۵) كسبكتُ الله كرد ہے كا ۔

ان آیات سے انسان کے اپنے اعمال کے کسب وا زیکاب میں صاحبِ اُدہ و اختبار ہونے کا ہنہ چلتا ہے۔ اسی لیے اسے اپنے نفنی اعمال پرصاحبِ جبیرت گردانا گیا ہے اور جوابدہ بھی۔

۷- ۱ مانت کی ذمرداری کا احساسس

انسان کوفاعلِ اخلاق کے منصب کی امانت سے زراز اگیاہے۔ یہ امانت نیر مشرکے درمیان اخیاز کی بنار پر حدوجہد کے ذریعے اخلاقی کمال کے صول سسے عبارت ہے اور اس کا نام "خلافت اللیم" ہے۔ ہولیکٹلوکھے ڈ ایٹ کھو اکھیں سے انسی کی خدر داری کا احماس بھی اس کے اندرخلفی طور پر موجو رہے۔ جس کے باعث وہ خود کو اپنے اعمال پر کسی کسی کے اندرخلفی طور پر موجو رہے۔ جس کے باعث وہ خود کو اپنے اعمال پر کسیٰ کسی

سطح پر جابدہ عزور مجھ آہے ۔ وہ کبھی بھی اپنے افعال کے نمائے سے بری لذمہ نہیں ہوسکتا ۔ جولاگ دنیا میں "فلسفر جبریت " (DETERMINISIM)

کا سہارا لے کرخود کواخلاتی ذمہ داری سے بری قرار دنیا چاہتے ہیں ۔ اگران کے دل ددماغ کا تبحریہ کیا جائے نویہ حقیقت طا ہر ہوگی کہ وہ بھی خود کوان فلسفوں کے سہارے اپنے اعمال کے نمائے سے بری الذمہ تصوّر نہیں کرسکتے ۔ انہیں اپنے ان خود ساختہ فریب بائے فکر و نظر کی اصلیت کا احداس ہوتا ہے ۔ یکاوئیں معن اپنے گناہ و معصیت سے لبریز کردار پر پردہ پرشی کی غرض سے ہوتی ہیں ۔ ورندان کا حقیقت سے کوئی تعلق نہیں ہوتا ۔ بنار بریں انسان کے ضمیرسے میہ ندا ورندان کا حقیقت سے کوئی تعلق نہیں ہوتا ۔ بنار بریں انسان کے ضمیرسے میہ ندا احتاب ۔ ورندان کا حقیقت سے کوئی تعلق نہیں ہوتا ۔ بنار بریں انسان کے ضمیرسے میہ ندا احتاب ۔ ورندان کا حقیقت سے کوئی تعلق نہیں ہوتا ۔ بنار بریں انسان کے ضمیرسے میہ ندا احتاب ۔ ۔ ورندان کا حقیقت سے کوئی تعلق نہیں ہوتا ۔ بنار بریں انسان کے ضمیرسے میہ ندا

فَعُلَی اِ جُوامِی وَ اکن کِی بِس مِبرِے جُرم کی ذمرداری کھ پر کبرِی مِن مِن میں ارسے جرائم سے کبرِی مِن مِن میں ارسے جرائم سے اجود: ۳۵) بری الذمرہوں ۔

متذکرہ بالا چارا حیاسات ہرانسان کے اندرخلفاً موجود ہیں اورانہی کے مجموعے کانام "فطرت بالفزۃ " ہے ۔ جے فطرت سلیمہ بھی کہا جانا ہے ۔ اسی کی طرف حدیث رسول میں واضح اشارہ کیا گیا ہے : ۔ موجود میں واضح اشارہ کیا گیا ہے : ۔ موجود میں ہے کہ کہا ہے کہا ہو تا ہے ۔ موجود میں بیدا ہو تا ہے ۔

الْفِطُسِرَة (مندِامُ احمد) ایک اورروایت میں ارشا دہر تا ہے: ۔

مامن مولودٍ يول الآ كول بجرايانهي جواندكوره بالا) نظر على الفطرة فاجواه يهودانه صحيح بربيرانه بوء بعدي اسس اوينصرانه ويمجسانه كوالدين اسے بهودى يانصرانى يا رمتفق عليه) جوى دغيره بنا يستے به دى يانصرانى يا جوى دغيره بنا يستے به د

## فطرت بالفعل کے لوازمات

فطرتِ انسانی کا دوسرا پہلو" فطرت بالفعل" ہے۔ جس کا ذکرقراکنِ مجید میں اکس طرح آیا ہے:۔

ارگوں کی طبیعتوں کو مزین کیا گیا ہے۔ ان شہوانی اور نفسانی واعیات سے جوعور توں 'بجوں ' سونے چاندی کے ڈھیروں 'آراستہ اور نشانزدہ کھوڑوں' مرتب میں اور کھیتیوں وغیرہ کی محبت سیمتعلق ہیں۔

زُيِّنَ لِلنَّ سِ حُبُّ الشَّهَا فِي مِنَ المِسْسَاءِ وَالْبَسِنِينَ وَالْفَسَسَاءِ وَالْبَسِنِينَ مِنَ الذَّهَبِ وَالْفِضَسِيرِ مِنَ الذَّهَبِ وَالْفِضَسِرِ وَالْمَحَيْلِ الْمُسَتَّى مَا فَالْاَنْعَامِ وَالْمَحَيْلِ الْمُسَتَّى مَا فَالْاَنْعَامِ وَالْمَحَيْلِ الْمُسَتَّى مَا فَالْاَنْعَامِ وَالْمَحَيْلِ الْمُسَتَّى مَا فِي وَالْمَانِ : ١٢)

ندکورہ بالا آبیت کی روستننی میں انسان کی فطرت بالفعل درج ذیل لوازمان وخصائص کامرفع قراریاتی ہے:۔

۱- منهوا بی خوا منشات اور نفسانی داعیات

۷- اولاد اور خونی قرا بنوں کی محبتت

۳- مال اورزُر کی محبّت

م - جاه ومنصب كى محبّت

انسان کی نطرت بالقو ہ کی طرح ، فطرتِ انسانی کے اس پہلو کے بھی جار ہی لوازمات ہیں۔ جن کی تنجیل کی صورتیں مختلف اور متعدد ہوسکتی ہیں۔

## تضادكي نوعيت ورانس كاحل

انسانی شخصیت تضاد کا شکار اس طرح موتی ہے کہ ایک طرف اس کی

" فطرت، بالقوہ'' کے نقاضے کام َ لرنے ہیں۔ بچوخلفی احساسات' کے طور پرانسا کے لاشعور برغالب رہتے ہیں۔ دوسری طرف ،اس کی فطرت، بالفعل" کے تفاضے کام کرتے ہیں۔ حو" جبتی دا عیات اور نفسانی خوام شان " کے طور بر انسان کے شعور کومتا تر کرتے رہنے ہیں ۔ یہی دجہ ہے کہ انسانی لاشعور عام طور پر " تقاضائے نیکی" سے متاثرا ورمغلوب، رہناہے اور انسانی شعور نفسانی داعیا" یعنی نقاضائے بدی سے منا ٹر رہائے۔ بہاں برنفس انساتی ایک فلاز کیمکی" کی صور حال سے دوجار مونا ہے۔ اگر بیر لضاد برقرار رہے تر انسانی شخصیت ا ختلال دا فرّاق کا نشکار ہم جاتی ہے ۔ شعور اور لاشعور کے تفاضوں کی جنگ اس کا دماغی نزازن بک مختل کرسکتی ہے ۔ لاٰ ذا انسان بیضرورت محسولس سرناہے کہ" شعور" اور" لاشعور" کے تضا د کورفع کیاجائے ۔ بعثی تفاضائے بیاد بری کے درمیان اس متقل تضا و وتصادم کی کیفیت کوختم کیا جائے۔ اس تفاد کے خاتمے کی صرف، ایک ہی صورت ہے۔ وہ بر کردونوں کے درمیان سازگاری مطابقت اور ہم آ ہنگی بیداک جائے ۔ یہ کنہ بڑا داختے ہے کہ نیکی ا در بدی کے درمیان زمطالقت ہونہیں سے کتی ۔ المذا سازگاری کی عر*ف دو ہی صور تیں ہوسکتی ہیں* ۔ ١- نقاضائے نیکی (فطرة بالقوة) نشوونما پاکرتفاضائے بدی (فطرة الفعل) کو اپنے تا بع کرنے ۔ یا ۷۔ تقاضائے بدی دفطرہ بالفعل) نشود نما یاکر تقاضائے نیکی دفطرہ بالقوہ اکو اینے نابع کرہے یویا لاستعور کے نقاضے شعورے نفا ضرب کو ابنے تابع اور نعلو مجلیں۔

شعور کے نقاضے لاشعور کے تھاضوں کو اپنے تا بعی ادر مغلوب کرلیں۔

یا مل تب ہی ممکن ہے کہ دونوں میں سے کسی ایک کوفروغ اورنشوونما دیا جائے۔ اگر ایک، تفاضا نشوونما پالے تو دونول تفاضے فطری اورطبعی ہیں۔ ان میں سے کسی ایک کو بھی کا بچ کمہ دونوں تفاضے فطری اورطبعی ہیں۔ ان میں سے کسی ایک کو بھی کلینڈ محم نہیں کیا جا سکتا اور نہ ہی کسی ایک تفاضے کی تکمیل کلینڈ کسی ایک تفاضے کی تکمیل کلینڈ مدی کسی ایک تفاضا کے گی شخصیت خبر متوازی ہوجائے گی شخصیت میں درکی جاسکتی سہے ۔ اس طرح انسانی شخصیت خبر متوازی ہوجائے گی شخصیت کے نوازی کا تفاضا یہی ہے کہ

💣 سنعورا ور لاشعور کے تعاضوں کا تضا د کھی حمم ہو۔

• اورایک کو دوسرے پر غالب کر کے مغلوب نقاضے کی سکیل بھی نظم وضبط کے سابھ جاری رہے

اگر تعاضائے شعور جو نفسانی داعیات پرمبنی ہے غالب اَجائے اولاتنوا کا نفا ضائے نیکی مغلوب ہو تو شخصیت منفی طرز پر ڈھل جائے گی اور یہ مطالقت تخریبی نوعیت کی ہوگی ۔ جس کا اثنارہ اس محصر ایس بیت بیں موجود ہے۔ فت دیک یک من کہ شبھا وہ ہلاک ہوگیا حبس نے نفسِ انسانی فت دیک یک من کہ شبھا وہ ہلاک ہوگیا حبس نے نفسِ انسانی

اور اگر تفاضائے لا شعور جونیک کے اصابات پرمبنی ہے۔ غالب آجا کے اور سے شعور کا تفاضائے بری مغلوب ہو توشخصیت منبت طرز پر ڈھلے گی اور سے مطابقت تعمیری نوعیت کی ہوگی ۔ جس کا اشارہ اس حصد آیت میں موجود ہے مشاکہ آفٹ کے کمن ڈکھیے وہ فلاح پاگیا جس نے اپنے نفس کو مشکہ آگئے کمن ڈکھیے استیں ہو نادہ پاگیا جس نے اپنے نفس کو استیس : ۹) نیکی سے نشوونما دی۔

ر مطلوب یہی ہے کہ تفا ضائے نیکی کواس قدر فروغ اور نشود نما دی جا کہ تفاضائے بدی اس کے انخسن شخم ہو کر اپنی تکمیل کرسکے۔اس طرح مطاقبت ے ذریعے نضا دمجی ختم ہوگا۔ دونوں تفاضوں کی کمیل بھی ہوگی اور شخصیت بھی متوازن رہے گی -

### بيغمبانه ترببيت كااثر

ببغم إنه تزميت كامقصدا وراس كا اتربهي يهي بهو تأہے كم انسانوں كى قطرة بالعَّوة " كے خلفتى ميلانات كون وع دے كراسس كى نظرة بالفعل" كے طبعی داعیات کران کے تحت منظم کر دیاجا تاہے۔" فطرۃ ؛ لقوۃ "کے علقی میلانات بوسرا سرتفاضائے نیکی ہوتے ہیں انسان کے اندر فروغ یاکر زندہ قرت بن ماتے بن اور انسان كے طبعي داعيات جو" فطرة بالفعل" كے نفاضے بيں ان كے تنحت منظم اورمنصنبط صورت، بین مفرره قرا عدوضوا بط اور تنرعی اصموار کے مطابق تکمیل نیریر ہونے ملتے ہیں۔ تو پھران کی تھیل" بری" نہیں رمہتی بلکہ وہ بھی اخلاقی عمل قراریا جاتی ہے ۔ جب بم فطرت بالفعل کی نفسانی خوام شات اور طبعی دا عیات بخیر نیک سے مغلوب ہوئے آزادا نہ طور براینی تکیل کرنے رہیں ' "بدی" وجردیں آنی رمہنی ہے۔ وہ تمام محبتیں جونفس انسانی میں طبعاً ودلیت ك كئى بى كناه ومعصيت اورغيراخلاقى جرائم كىصورت من ظهور پذير جونى رمتى ہیں۔ لیکن جب نفسانی خراہشات کے بہی فطری نقاضے فطرق بالقوۃ کے خلقی تفاضوں کے نحت منظم اورمنضبط ہوجانے ہیں تواندریں صورت ان کی تکمیل بھی بدی منیں بلکہ نیکی بن جانی ہے۔ حصولِ مال کا نقاضا بھی نیکی کے زیرِا تر نیکی بن جا نابعے ۔ نف نی مثہون کی تحمیل بھی نیک کے اصواول کے شحت بصورتِ بکاح نیک بن جاتی ہے۔ العرص تمام داعیات کی تکمیل مناکبات ومعاملات کی صورت میں سراسرعبادت بن جاتی ہے بکدائس شرط کے پُورا ہوجانے کے بعد ساری زندگی

عیادت اور کال بندگ میں بدل جاتی ہے۔

جب نفسِ انسانی میں نفاضائے بیکی اسس طرح غالب، آکرفروغ باجائے کہ تقاضائے بری اس کے نحت منضبط ہوجائے تربری، بری نہیں رہتی بلکہ السس كى ما ہميت ہى بدل جاتى ہے - اسى عمل كو" تزكيرَ نفس" كھنے ہيں كہ نفس بری سے یاک ہوگیا اور نیکی کونشو و نما نصیب ہوگئی ''

اسی بیے تربیتِ نبوی صلی الله علیه وسلم کی نسبت ارست و فرمایاگیا : ۔

(آلِ عمران: ١٦٢١) كناب وحكمت كى تعليم ديت مي -

يَتُلُوا عَلَيْهِ مِرْ المِتِمِ وَ وه رسول صلى الله عليه وسلم ان يرالله يُزَكِينِهُمْ وَيُعَلِّمُهُ وَ يَعَالَى كُورَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ال الُّكِ تَبُ وَالْحِكْمَة تَنْ الْحِكْمَة فَى الْحَرَانِينَ

" لا وت آیات کو تزکیر نفس پر اسس بیے مقدم رکھا گباکہ ان کے ذریعے انہیں ا بنی اصلاح و تزکیه کی تحریک و نشویش جو-ان کا تشعور بیدار پر اور پیمرحبب ا نہیں نیکی کے فروغ کے لیے تشولیس لاحق ہوچکے توانس کے بعد نگا ہِ مصطفے صلی الله علیه وسلم ان کے تزکیر نفونس میں مصروف ہوجا ہے۔

خلاصت کلام به موا که فطری نقاضر سکا به جبتی تضا د خود می اصلاح و تزكيه كى تحريك يداكر تا ہے - كيونكه حب نفس بر فطرت بالفعل كے داعيات غالب ہوتے ہیں نونفس" نفس امارہ" کی حالت اختبار کر لیناہے ۔جس کا ذکر قرآن یوں کر نا ہے : -

إِنَّ النَّفْسَ لَامْتَ ادَةً وَ بیشک نفس برائی کا سخت میلان كِالسَّسُوْعِ (يوسف: ٥٣) ركھنے والام -

یہ حالت انسان کے لاشعور اور اسس کی فطرت. بالقوۃ کو فبول نہیں ہرتی

اس بیداس نے اندر ایک بیجان اور اصطراب بیدا ہوجاتا ہے۔ رضائے لہٰی کا نصب، انعین چام اسے کہ اسے اس حالت سے کالا جائے۔ چنانچ وہ فطرق بالفرۃ کے احماسات کی طرف سنجیدگی سے متوج ہوتا ہے۔

بھریہ نفسِ امارہ عملِ تزکسیسے رائی اور اجیبائی کے انتیاز کے ذریعے میں ب

" ذَفَسِ ملھ مد" میں برل جاتا ہے جو بعدازاں نیک کے فروغ وارتھا۔
 کے باعث

"خفس نسقاهه" بین برل جاتا ہے - جب اس بین نیک اور تفویٰ کو قرار و دوام ملتا ہے تریہ

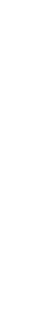
"خفسِ مُطلع مُنته " ین برل جاتا ہے ۔ جب یا نفس ہرحال یں
 ذاتِ حق سے راضی ہوجاتا ہے تو یہ

 "نفس داضید" میں برل جاتا ہے اور جب فات میں خود اس سے داضی ہوجاتی ہے۔

 "ففسِ حرضت " بن برل جا تا ہے اور الس "مقامِ مرتضے" کو پاکر تفسِ کا ملہ" بن جا تا ہے ۔ جے ندا آتی ہے ۔ فا دُخُلِی فی و عِکادِ یحث میرے مجبوب بندوں میں شامل ہوج

اور میری بُرِ سکون جنّت میں آجا

وَادْخُلِيْ جَنَّتِيُ (الفجر: ٣٠٠٢٩)





# حصول صرابين



#### \*

تزییۂ نفس کی جیٹیت تو محض مصولِ نصب العین کے محرک کی تھی۔ سوال یہ پیدا ہونا ہے کہ اسس کا طریق کا رکیا ہے ؟ طریق کا را کا تحکیل کا دوسرا بنیادی لازمہ پیدا ہونا ہے ۔ طریق کا را کا تحکیل کا دوسرا بنیادی لازمہ ہے۔ قرآنِ مجید اس امر پرشا ہے کہ" رصائے الہی کے نصیب العین کے صول کا طریق کا رصوف اور صرف فعلِ احمال ہے۔ کا طریق کا رصوف اور صرف فعلِ احمال ہے۔

#### إحسان كأمفهوم

احمان یہ ہے کہ حس قدر دنیا فرص ہو اسس سے زیادہ دیا جائے اور جس قدر لیناحتی ہوائس سے کم لیا حائے۔

الاحسان ---هوان بعطى اكثرمة اعليد وياحنذ اقل مِهّاكة

(المفردات)

اس سلسلے میں میری رائے بہ ہے کہ" عدل واحسان" کا مذکورہ معیار کم سے کم صد برمد بنی ہے۔ کہ اس کا توکم دیا جارہ ہے اور حکم اس واجب التعمیل مرکا نام ہو آ ہے۔ حسب کا ترک گناہ ہو۔ اگر یہ کم سے کم عدل اور احسان بھی نر ہو تر انسان گنا ہے کا نام ہو جائیگا۔

لهذا احمان کا بیمفہم الم ایمان کے بیے درجۂ فرض میں ہے۔ اسٹے مطلق احمان کے سے تعبیر کیا جاسکتا ہے اور "کھالی احمان " یہ ہے کمانسان اپنا سارا کاسارا حق دومروں کے بیے فرہان کردہے۔

ندكوره بالامفهوم ايك عدبين رسول سے يوں واضح بهوتا ہے: -

حضور علیہ السلام نے فرطایا - اکس فرات
کی فرم جس کے قبضہ فررست بیں میری
حان ہے ۔ کوئی شخص بھی اکس فرت
میکنا ،
میر مصاحب ایمان نہیں ہوسکنا ،
حب بیک وہ اپنے تھائی کے لیے وہی
کچو لینند نہ کرسے بھرائی ذان سے
کچو لینند نہ کرسے بھرائیی ذان سے
لیے بینند کر آسے ۔

عنانس قال قال رسول الله عليه وسلم والذى ملى الله عليه وسلم والذى نفسى ببدم لا بيئ من عبد حنى بحب لاخيه مايحب لنفسه مايحب لنفسه ومنفق عليه )

ہمارے نز دیسہ اسس صدیث میں بھی آیٹ مکورہ کی طرح دوحالتیں بیان کی گھٹی ہیں :-

عدل اور احسان ٬ اور دونرں مانتیں تفاضائے ایمان فرار دی گئی ہیں۔ حالت عدل بیمسلمان ہونے کے بیے کم از کم تنرط یہ ہے کہ انسان اس صر · کک بے بوٹ اور بے بزحت ہو، اور معاشرے کے دینگرافرا دیے حق بیں اس حد به در دمند ، بهی خواه ، نفع نخیش ا و رفیص رسال بهوجائے که جرکیجه و د اپنی زات کے لیے پیندکرے یا رُوار کھے کم از کم وہی دوسروں کے بیے بھی پیندکرے اور ہوسکے تو حمیا کرسے ۔ بعبنی ا بیضے حقوق ومفاوات اور دوسروں کے حفوق ومفاوا میں کوئی فرق تصوّر نہ کرہے۔ دو سروں کی عزّت بھی اتنی ہی عزیز سمجھے حتبنی کا بنی' دوسروں کا مال بھی اتنا ہی عزیز سمجھے خینا کہ اپنا۔ اگر خادم رکھتا ہو تر اسے صدیت رسول صلی الله علیه وسلم محصطابن اس معبار کا لباس بینائے جیبا خرد بہنا ہے۔ اسی معیار کا کھانا کھلائے جبیا خود کا ناہے ۔ وہی ضرور بان حیات اور تحبیناتِ ر ہائش مہیا کرے جواہنے لیے استعال کر تاہے۔ اگر معاشرے کے لوگ بنیا دی فرریا سے محردم ہوں اورصاحب دولت نعیج نتات کی زندگی مبرکرنا ہے تو یہ عدل کے خلا ہے۔ بعنی جرسہ انتیں وہ خود کو جہیا کرنا جا ہتا ہے۔ دوسروں کے لیے بھی انہی کا خیال رکھے ۔اگر سے احسانس اور درو دل و دماغ میں مفقود ہوا درعمل ان خصائص سے عاری ہو نززندگی خلاف عدل ہوگ کیونکہ خلاف عدل کوظلم کھتے ہیں اور طلم منافی ایما ہے۔ اس صورت میں سمجھنا جا ہتے کرا بیان کا اونیٰ تفاضا بھی بدرا نہیں ہورہا۔ حالت احسان بر جمالِ ایمان سے منعلق ہے - پہلی صورت بس جر کھے اپنی ذات کے لیے بیند نفا - اسی کے برابردوسروں کے بلے بھی بیند کرنے کا حکم دیا جارا نفا اسس صورت میں انسان اپنے سی سے دستبروار منیں جورہانا باکد مفہم بر تفاکہ جن لذاتِ حبات سے نم خود کُطف آئٹ مورہے ہو۔ان سے دوسروں کو بھی تنمنع جونے کا مرقع دو۔ بیکن حالتِ اسمان میں تصور بدل گیا - بہاں تفا ضا کے <u>ایم</u>ان

ير ہے کہ:-

حنى يحب لاخيه ما يحب لنفسه ما يحب لنفسه (شفق عليه)

بواسی شفایتی ذاشت سکے بیند کیا تھا۔وہی بجاستے اپنی ذاشتہ پر صرفت کرشے دومردن سکے سیلیے صرفت کردیں۔

وراغور فرمائیے۔ حدیث میں مست ما میست استان میں استان المجرکی استان الم المجی اللہ المجامی الم المجی الم المحالی الم المحالی المحالی الم المحالی المحا

عدل یه تفاکه خود بھی تعطف الحقائے ادر دو سرول کو بھی الحقائے دسے۔
احسان یہ جے کہ اپنا تعلق قربان کرسکے دو سرول کو بھی بہنچاستے۔
عدل یہ تفاکہ اپنے بیے بھی جے ادر دو سروں کے بیے بھی ۔
احسان یہ ہے کہ صرف " دو سروں کے واسطے زندہ رسیعے "

• عدل المحتى كود كر نديني -

ما احسان يربع كم اليف منكم عبى دومرول بين بانت وسه -

• عدل شرطِ ا بيان بنفا اور احسان كمالِ ا بيان -

• عدل ما دات على اور اسمان سراسرا يأر -

احسان کی مثال ایک جنگ کے مشہور واقعہ سے بخوبی سمجھ میں اسکتی ہے جس بین کئی صحابہ زخموں کی تاب نہ لاتے ہوئے والے حس بین کئی صحابہ زخموں کی تاب نہ لاتے ہوئے والے عقے یحسی نے بیاس کی شدت میں بانی ما نگا۔ انہیں میشیں کیا گیا ' ابھی وہ بیا بہ بین کے تحسی نے بیاس کی شدت میں بانی ما نگا۔ انہیں میشیں کیا گیا ' ابھی وہ بیا بہ بین کے قریب نہ کر بائے منظے کہ دور سرے صحابی کی اواز آئی ۔" بیان دو " انہوں نے ابدال کے قریب نہ کر بائے منظے کہ دور سرے صحابی کی اواز آئی ۔" بیان دو " انہوں نے

ویں ہا این ہا ایا اور کہا۔ پہلے اس کو پلالو ، پیالدان کی طرف کرویاگیا۔ جب وہ
پینے گئے تو تیسر سے سحابی کی آواز آئی۔ "پانی دو"۔ انہوں نے بھی بغیر ہے بیالہ آگ
بڑھا دیا ۔ اسی طرح متعدد صحابہ کی آوازیں بلند ہوئیں ۔ ہرا کیس نے دومرے ک
فاطرا یا ارکیا ۔ یہاں کک کر سب شہید ہو گئے اور پانی کوئی نہ بی مکا ۔ یہ "فعل حالی ،
مقاکم اپنی منفصت دو مرد ل کی خاطر قربان کردی اور دومروں کی زندگی بھی اپنی ندگ
سے عزیز تر تمجی ۔ اسی صالت اور عمل کا نام در و دل ہے جو و جرشخیتی ان نیت ہے مه
در و دل کے واسطے بیدا کیا انسان کو

درنه طاعت کے لیے کچھ کم نریخے کردبیاں عدل اور اسمان کا مواڑنہ عدل اور اسمان کے نقابی جائزے کے لیے بیصدیت عرض کرنا ہوں ہجس کے راوی خود حضرت عمرہ ہیں۔ اپ فراتے ہیں:۔

ابقیت لاکھلگ ؟ قال: ابقیت نے ان سے فرایا ۔ " ابو بکر ، گھر والوا لھ حواللہ ورسول ہے: قلت کے لیے کیا چھوڑ آئے ہو؟ " انھو آئ لا اسبقہ الی شی اجدا ً جواب دیا ۔ گھروالوں کے بیے خدا

( ترندی، ابرداؤ د )

نے ان سے فرا یا ۔" ابو بکر، گھر دالوں
کے لیے کیا چھوڑ آئے ہو؟" انھول ہوار کے بیے ضداور
ہواب دیا ۔گھروالوں کے بیے ضداور
ضداکا رسول چھوڑ آیا ہوں " اس ن بیں نے اعتراف کرنیا کہ بین مجھی بھی کسی چیز ہیں ان سے سبقت نہیں کے محتی

اس حدیث سے بخوبی واضح ہر گیا کہ فعل عمر فاسے عدل کا عمّاز نفااور فعل ابی بحری سے بخوبی واضح ہر گیا کہ فعل عمر فی سے مزید فعل ابی بحری سے کہ جب حضرت ابر بکر فانے کے گھر کا سارا مال یہاں کہ کہ صفر ورت کے کہ جب حضرت ابر بکر فانے کے گھر کا سارا مال یہاں کہ کہ صفر ورت کے کہ چر سے فعدا کی راہ میں دید بیٹے تو حضرت جبر ہیل امین بارگاہ نبوی میں طفر مہو کے اور عوض کیا۔" یا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ابو بجر فائے کہ ان کا رب انہیں سلام کرتا ہے اور بوجھتا ہے : -

ا واض انت عسى فى ففرك بي ترجيه سے اپنے ففر كى اس حالت ميں داخط ميں داضى ہے يا نا داض

محویا احسان کرنے والول کوالیا"مقام مرتفعنی" نصیب ہرجا تا ہے جہال خدا بندے سے خود پرچھے بنا تیری رضا کیاہے

اِ دھر بندہ خداکومنا نے کی فکر بیں ہے۔ اُدھر خدا بندے کومنانے کا ارزومندہے۔ بہاں پر: -

اللّٰدان سے راضی ہوگیا ، وہ اللّٰد سے راضی ہوگئے

الله ان سے محبت كرما ہے اور وہ اس

رَضِی الله عَنْهُ خَ وَ رَضُوا عَنْهُ الله عَنْهُ خَ وَ رَضُوا عَنْهُ الله عَنْهُ وَ وَحَدُّهُ وَ ذَكِهَ

اور يُحِبُّهُمْ وَ يُحِبُّونَكَهُ (الائدة: ١٩٥٢)

#### سے مختت کرتے ہیں

کار کیف منظرد کیکھنے ہیں آ تاہے۔ ندکورہ بالا وضاحت کی روشنی ہیں" احسان " کا مفہوم ترواضح ہو جپکا ہے کہ یہ" سارسرا بٹار" کا نام ہے۔ اب ہم قرآنِ مجید کے حوالے سے اس کامقام متعین کرتے ہیں ۔

فعل حسان وراحكام قراني

1- قرآنِ عَيم صحابر كرام ميں سے مهاجري وانصار كو"السّابقون الاقلون"
كماصطلاح سے تجيير كرتا ہے - اس كى وجرم ون يهى تقى كرمهاجرين نے رضائے اللى كى خاطرا نيارو قربان كا وہ معيار پيش كيا تقا جو رشك عالم تقا - وہ مال وجا بَياد ؟ بيرى خاطرا نيارو قربان كا وہ معيار پيش كيا تقا جو رشك عالم تقا - وہ مال وجا بَياد ؟ بيرى خاو ومنصب ، كاروبار و تجارت العرض تمام و نيوى منافع اور صروريات حيا يكسر قربان كركے تن تنها رضائے ايزدى كے ليے گھر بار اور وطن كو چيور كر مدينہ بجرت كرائے تقے - جہال ان كى عينيت محض نووار و اجنبيوں كى تقى - ليكن اس ايثار پر ان كے ول ميں كوئى طال نه تقا - ووسرى طرت انصار وہ اہل مدينہ تقے جنوں نے مها جربن كى خاطر موا خات "كى صورت ميں ايثار وقربانى كى وہ مثال بيش كى تھى يہرى مائى يہرى كرائى كى وہ مثال بيش كى تفى يجس كى نظير آج تك تاريخ حميا بنہيں كرسكتى - گويا مها جربن وانصار كاديگر صحابر كرام پر انتيا زاور فرقيت ہى ہي تھى كم ان حبيا اينار كہيں اور ميسر نہ اسكا تقال معابر كرام پر انتيا زاور فرقيت ہى بہى تقى كم ان حبيا اينار كہيں اور ميسر نہ اسكا تقال ان كا ذكر كرنے ہوئے قرائن مجيد ميں ارشا و ہو قاہے : -

سب سے بہلے سبقت لینے واسلے مہاج بن وانصار رہیں) اور جولوگ بعد بیں بھی فعلِ احسان کے ذریعے ان کی وَالشَّبِقُونَ الْاَقَ لُـُونَتَ مِنَ الْمُهَاحِبِرِينَ وَالْاَنْصَادِ وَالْسَذِينَ النَّبَعُوهُ هُ وَإِلْحُسَانٍ وَالْسَذِينَ النَّبَعُوهُ هُ وَإِلْحُسَانٍ

اتباع كرير ك - الله تعالی ان سب برراضي موكا اوروه الشرسي راضي بول گے ۔۔ اور بہی سب سے بڑی کامیانی ہے۔ رَّضِيَ اللَّهُ عَنْهُمُ وَ وَرَضُول الُعَنَّى أَلْعَظِيسِيْم

بهاں داع بان وانعداری انباع بیں شرح" فعلِ احدان "ک دگاوی کئی ہے كَوْكَهُ "مَا سُهُ اللِّي " كانصب العبن فعلِ احسان ابنا تے بغيرِ حاصل نہيں ہوسكتار ۲- هر نبکی ا در عبا دن کی جزار زاب اور اُغروی نعمنوں کی صورت میں مذکور مردتی ج "احسان" بيو كمدا كاس ايساطرز عمل ہے جس بيں انسان دوسرے كى خاطر ا پنے آ ب کو بھول جا ناہے ۔ اس میں کسی برنطفت وعنابین اور رحم وکرم کی کوئی عد نهيس بهوني - كيونكه جهال حد بندي كا نصرّ ر موكا وه" عدل" بن جائد كا- بارتجالي فرما نے ہیں ۔ ہر بھبلائی اور نیکی کی ئوئی نہ کوئی محضوص جزا ہوتی ہے میکن : ۔ هَلُ جَنَاكُو الْإِحْسَانِ فعلِ احمان كى جزا رميرے فزانے اِللَّهُ الْحِرْحُسُكَانُ (الرحمٰن: ١٠) مين) سوائے احدان كے اور كھينين براننی عنابات کروں گا جن کا وہ اپنے اعمال کے لحاظ سے تنحق بھی نہ ہوگا۔اسی عمل كواصطلاماً "احمان" كيف بي -كيونكه استحقاق كے برابرويا عدل كملاماً ہے اور اس سے زیا دہ دیناا حیان ۔

 سا- باری تعالیٰ فرط تے ہیں ۔ احدان کرنے والے مبرے مجوب ہوجانے ہیں ؛ ۔ متفنّی ا در بر میزگار ْ لوگ ہیں ہو غصّه پرمعا من کردیتے ہیں اور ہولوگ احمان

وَالْصِحَاظِمِينَ الْغَيْسُظَ وَالْعَسَا فِينُ عَنِ الْسِسَاسِ ه يي عِان بي - لوگول كوان كي خطاؤل والله يُحِبُ الْمُحْسِنِينَ

كرتے ہيں اتھيں تواللہ اپنامجوب بناليبة ہے۔

اورتم احسان کرو ، کیونکدا حسان کرنے والول سے اللہ مجتن كريا ہے۔

بجروه اللهسة دريس اور احساكس اورالله احسان كرنے والوں سے

محبّت کر ہاہیے۔

بنشك الثرتغاية احبان كرنيوالول کے احسان کا ثمرہ بہرصورت عطا تھے

رمِنا ہے۔

بے تیک اللہ تعالی کی رحمت احمان کرنے والوں کے بالکل قریب ہونیہ

ہم بھے چاہنے ہیں اپنی رحمت کا انعام عطا فرانے ہیں لیکن اسمان کر والون كااحسان تحبفي مجمي مهماري رحمت كے ربالفعل) انعام سے محروم نہيں منا۔

**مم۔** ایک اور مقام پر ارسٹ و فرط یا گیا :۔ وَ ٱحْسِنُوا إِنَّ اللَّهُ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ (ابقره: ١٩٥)

۵۔ ایک اور مقام پر ارشاد فرمایا گیا :۔ شُعِّ اتَّقَوْا قَ آحُسَنُوْا ط وَالله يُحِبُّ الْمُحَسِنِينَ ( 4m : 0x (41)

٧- ايك اور مقام ير ارشاد جو تابي : إِنَّ اللَّهُ لَا يُضِينُعُ ٱحْجُسِ المُستحسِنِيْنَ

(انتویه: ۱۲۰)

4 - اس کے امکان عقلی کی صورت تو بوں بیان فرمائی گئی کہ : -إِنَّ دَحْمَتَ اللهِ قَرِيبٌ مِّنَ الُمُحْسِنِينَ (الاعراف:٥١) ٨- اسي طرح فرمايا كيا : -نَصِيبُ بِرَحْمَةِنَا مَنُ تَشَاءُ وَلَا نِصُينُعُ ٱجُرَ الْمُحْسِينَٰنَ (الاعرات: ۵۲)

و اس وحرب احسان اپناصله پاکر ہی رہتا ہے۔ کیونکہ دوسری نیکی پر سماری رحمت تحبیم معجل ہوتی ہے اور تبھی مؤجل بینی تحبھی حلدی اور تحبھی دیرسے ۔ نیکن فعل احسان کے ساتھ رحمت کا تعلق اتنا فزیب ہے کہ وہ مؤخّر ہو ہی نہیں سکتی۔ 9- اب السح امكان عملى كى صورت بيان كى جارى بي ي- : -

والوں کے ساتھ ہے۔

وَالسَّذِيْنَ جَاهَدُوْا فِيسِنَا اورجِولَ بِمارى فاطرمجابِره كرت بِي كَنَهُ دِينَةً هُوْ شُبُكُنَا وَ مِمَان يِرَا بِينَ ثَمَام داستَ كُلُول ويتِ إِنَّ اللَّهُ كَمُعَ الْمُحْسِنِينَ بِينَ الربيشك الله تعالى المحال و (انعنكبوت: ١٩)

 یماں یہ مکنہ واضح کیا جارہا ہے کہ جو لوگ ہماری خاطر مجاہرہ کرتے ہیں۔ہمائی رصٰا کے لیے اپنی ذات اور اپنی منفعتوں کو قرباِن کر دیتے ہیں۔ وطیرہُ احسان اپناکرراللِ ایتار ہوجاتے ہیں اور اپنی نودی کومٹا دیتے ہیں - ہمان پر ایسے تم الستے کھول دیتے ہیں۔ یمان کک کہ ہماری رضا خود بڑھ کرانہیں تھام لیتی ہے۔ جب بندہ ہماری خاطرخو د کو فزاموٹش کر دبیا ہے۔ ہم اس کی خاطراسی کے ہوجا تے ہیں یمچردہ جر کچھ جا مہا ہے اسے ملتا ہے اور رضا <sub>ن</sub>ر الہی بھی خود ایس کی رضا کی منتظر ہوجا تی ہے

## مديث جبريل مصفهوم إحساكا نعيرا ورسكاثمره

مذکورہ بالا آیت ہے سنخ جمعنیٰ کی ما ئید صیحے بخاری کی اس صدیث ہے بیش كرناچا مِن بهول - بجي اصطلاح محدثين مبن حديث جبريل "كها جانا ب- باركاه نبوى صلی الله علیہ وسلم میں ایک مرتبہ جبریل امین سے ایک اعرابی کی شکل میں حاضر جو کر " ايمان" اور" أسلام" كى بابت سوال كيا اور بعدازال بوجها : -ما الاحسان خال الاحسان ان يارسول الله صلى الله عليه وسلم احسان كيا

ہے؟ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرایا۔ احمان ہے ہے کہ تواللہ کی عبادت اس طرح کرسے گویا تواللہ کو دیکھ رہاہے۔ (بعنی تو نے اسے پالیا ہے) اگر نو اسے نہ دیکھ سکے (بانہ پاسکے) تو کم از کم تیری حالت ہے ہو کہ وہ تجھے دیکھ رہائے۔

تعبدالله کانک سراه فان لمرسکن سراه فانه براک ر ابخاری

مرکورہ بالا حدیث کی شرح میں عام طور پر محدثین کے دوموقف رہے ہیں۔
جن میں ایک اللم ابنِ مجرع سقلان گل ہے اور دوسرا علامر نو دی گا۔
امام عسقلانی عبارت حدیث میں " اِنْ "کو" شرطیہ" مانتے ہوئے کم
کودو حالتوں پر محمول قرار دیتے ہیں کہ احمان کی پہلی حالت "حالت مثابہ ہا ہے اور
دوسری حالت مراقب" ۔ جب کیا مام نودی " ان "کو" وصلیہ" مانتے ہیں اور
عکم حدیث میں سارا زور صرف" حالت مراقبہ" پر ہی دیتے ہیں۔ ان کی مجٹ کا

کیے جتم زدن غافل ازاں سٹ ہ نباشی شاید کر تھاہے کسند ما گاہ نباشی

بندہ مجوبہ حقیقی کی یاد کو پورسے استحفا رکے ساتھ دل بین قائم رکھے۔ اس کے تصوّرانی مثا برہ و مکا شفہ کے دریاؤں میں غوط زن رہے ۔ ہروفت پور لے حبان انہاک اور استخراق کے ساتھ اپنے قلب کو اسی طرف مشغول رکھے رصفور دوام کی دولت سے مالا مال رہے ۔ جب دل کے تم گوشے مجوب کے ذکر وفکر اور تصوّر سے معمور ہموجائیں ۔ اندرونی حواس کی نئس نئس میں وہی سما جائے تو اس کے نینج سے معمور ہموجائیں ۔ اندرونی حواس کی نئس نئس میں وہی سما جائے تو اس کے نینج بیں وہ مالی اور بے وحیانی کی نظر ہموجاً

گا - جب استغران کی بر حالت نصیب ہوجائے توجابات انطرجاتے ہیں ۔ بی تعالی کے مناب کی مناب کے مناب کی مناب کے مناب کی مناب کے منا

به انکموں کی تفندگ نقبناً دیدارِ مجبوب کا نمروجوتی ہے۔ لیکن احتیاط کا پہ عالم ملحوظ رمبنا جا ہیئے کہ اسس سفریں ایک کھے کی غفلت اور ہے دھیاتی بھی مہراوں سطے شدہ مسافنیس ضائع کر دبنتی ہے۔ لفول شخصے سے ماندم کہ خاراز پاکشہ محل نہاں شد از نظر۔ یک کحظ خافل بودم وصد سالہ منزل دُورسٹ کے

ویر گفتگونو فہمنی طور پرکردی گئی ہے۔ اس وقت ہماری ہوت" احمان"
کی اس صورت سے ہے ہے میں ابنان ملا علی قاری شنے "مرفاۃ المفاتیح" میں کیا
ہے۔ اس محاظ سے عبارت حدیث میں " خان نسم تکن " میں گان" " ما محت ہے " فاقصدہ " نہیں ۔ لہذا " خیان نسم تک نہ سکرہ ہیں تبییر ہے " فاقصدہ " نہیں ۔ لہذا " خیان نسکو تنک شکرہ " کی تبییری تبییر جس کا تعلق ہما دے موضوع سے ہے۔ یہ ہوئ کر پہلے حدیث میں " احمان" کی تولیت بیان کردی ۔ یعنی " احمان " عبادت کی اس حالت کا نام ہے جس میں بندہ فدا کو پالے" ۔ اب صروری تھا کہ اس حالت احمان کو حاصل کرنے کی عملی صورت بھی بتائی جاتی گرا خریر حالت بندے کو نصیب کس طرح ہوگی ؟ اس تفام صورت بھی بتائی جاتی گرا خریر حالت بندے کو نصیب کس طرح ہوگی ؟ اس تفام احمان کو یا سے تفام احمان کی تابیخ احمان کو یا نے کی عملی صورت کیا ہے ؟ بندہ کیا کرے کہ اس درجراحمان کت بہنچ احمان کو یا نے کی عملی صورت کیا ہے ؟ بندہ کیا کرے کہ اس درجراحمان کت بہنچ جاتے ہی ال اسے وصال حق کی دولت نصیب ہو سکے ؟

بیس انس کا جواب تمجی اس حدیث نے فراہم کردیا - الفاظِ حدیث پر دوبارہ ترتیبِ تو کے سابھ توج قرمائیں - ارشاد موتا ہے" خان لے متکن ، مولاہ "

صدیثِ اسمان کا مطلب یہ ہوا کہ اگر تمہارا وجود فنا ہوجائے جوحق تعالیے
کی رؤین ومشاہرہ بیں حاحب و مانع ہے تو تم اللہ کو دیکھ لو گے۔
ہلندا احمان کامعنیٰ یہ فرار پا یا کہ بندہ ابنی ذات سے بے نیاز ہوجائے یہاں
یہ امر ذہن نشین رہے کہ ایثار و قربانی کا منتہائے کمال استعنائے نفساج رخود فرامِنی
ہے رعظیم محدّث و فیقیمہ ملاً علی قاری اسس مقام پر ککھتے ہیں:۔

جب نو مجازی موت مرحائے بینی نی ذات کے لیاظ سے حالت فیا برق اخل ہوجا تے اور حقیقی بقار سے بہرہ ور ہوجائے تو نو ذات حق کو دیکھ ہے گا۔ بعدی غیبی طور بر اسس کی روئیت و مشاہرہ کی نعمت سے تُطف اندوز ہوسکے گا۔ اذامت موتامجاذيًّا ودخلت في حال الفناء و بقيت في مقام البقاء تراه دوست مشاهدة غيبية مشاهدة غيبية (مرقاة المفايح علداص )

اسی منہ م کو اسس صدیث میں برل واضح کیا گیا ہے: -من کے ان مِللّٰہِ کے ان الله جو شخص اللّٰہ کے لیے ہوگیا ، اللّٰہ اکس ل کر کے لیے ہوگیا ۔ ل کر کے لیے ہوگیا ۔

گویا جوشخص اپنی ذات اور اپنی منفعتوں کے تصوّر سے فنا اور بے نیاز ہو جائے وہی صاحبِ اسمان ہے اور اسی پر رضائے الہٰی اور وصالِ حق کے تمام دروازے کھول دیئے جاتے ہیں۔

لندا صدیتِ رسول صلی الله علیه وسلم نے بھی اسس قرآنی عکم کی تا یکردی کہ:۔

وَالَّا فِهِ يُنَ جَا هَ لَهُ وَا هِن مَن الله علیه وسلم نے بھی اسس قرآنی عکم میں جم میں جماعت میں تعدر مجاہدہ و تکلیف میں گئے گئے میں کہ خود کو بھول جا کہ کہ کو کہ کہ کو کہ کے کہ کو کہ کو کہ کو کہ کو کو کھول جا کہ کو کھول جا کھول جا کہ کو کھول جا کہ کو کھول جا کہ کو کھول جا کھول جا کہ کو کھول جا کہ کو کھول جا کہ کو کھول جا کھول

ہیں۔ سم ان بر اپنی رضا ' معرفت اور وصال کے سسیب راستے کھول کیتے ہی

الفاظ فانحد كى صورت بين انسان كى بنى يكار مفى : -

ك بارى تعالى إسم پراينى ذات ور

ا بنی رضا و وصال کاسپدها راسته

کھول دیے ۔

پرساتھ ہی فلب بیم نے اس کی نشاندسی کرتے ہوستے خود ہی کہ دیا

یہ راستہ ان ہی لوگوں کا ہے جن پر ہماری منتبس ہوئیں ۔

ص لط الّبذين انعمت عليهم

إحبد ناالصسراط

المستقسيم

بعنی جنوںنے درج احسان بید فائز ہوکر فود کواس طرح

زادر شرکردیا کران کاجینا اور مرزا کچھ بھی اپنے بیسے تہ رائے۔ نوہماری رصاکے رب دروازہے ان ہماری رصاکے رب دروازہے ان پرکھُل گئے گویا وہ ہمارسے ہو گئے اورہم ان کے ہوگئے۔ مہمی اسی شعارِ حیات اور وطیرہ زندگی کو اپنا تو ۔ نیفیناً تم بھی ہوایت کی افری مزل کو یا لوگے۔ افری مزل کو یالوگے۔

انبيار كرام اورشعار احسان

تران عمیم صول نصب العین کے لائحہ عمل کے طور میر اللہ نعالے کے انعام العام الع

شهدار اورصالحین - ارشادِ باری تعالیٰ ہے:-

هَا وَللْبِسِكَ مَعَ الْكَذِينَ ٱنْعَسَعَر الله عَلَيْهُ عِلَيْهُ عِلْمَ مِنْ النَّبِينَ وَالدِّسِيِّدُيْقِيْنَ وَالشُّهَدُّآءِ وَالمُسْلِحِيْنَ وَوَحَسُنَ أَوَلِيْكَ رَفِيثُقًا (النّسار: ١٩٩

انفيس ان بوگوں كى معينت نصيب ہوگ جن پر اللہ تعالیٰ نے و نعام فرایا يهي رانعلم باذة بندسه) ابيا صرفتي فيرا ادرصالین ہیں ادر برویاری اسی چے ساتھی

يحنالا كيها ورجم سنه ان سيجيمنزل قفود "كك بينيايا اوران مصع يبط نوخ كو مجى منزل مقصوة كك بينيايا اوراكس كى اولادىبى ستە دا دُرُ ، سلىمان ، ايوب، يوسعت ، موسلي اور باردن كو مجى راينے ا بين نصب العبن مين كا مياب كيا اور بم اسىطرح" احسان والول كي جديد كوباليتجدا وربا تمركرت بين - اور داسي طرح ) زكريا اليجيام عيلي ا وراليات کو بامراد کیا ۔ بیسب ہمارے قرب والے ہتھے اور اسماعیل ، بستح ، پونس ا

آبیت متذکره ست یا تا بهت اوگیا که انهام یافته بندول می جوطبفه سرفهرست بيد-" ابنيار كرام" كا بيد الس ليديم حصول نصب العين كيطراتي كار بر بحث كرت بوست اغياركام ك شعاره إسكامة الماري ما الشاويات كامانده ليتهي مادها ويارى تعالاست وَ وَهَا اللَّهُ السَّمْ فَيَ وَلَيْقَافُهُمْ أَنَّ اوريم فَ الرَّبِيمُ كُواسِحاتُ اوريعِقوبُ صَحَادً هُمَدينا وَنُوحًا هَدَينا وِنُ قَبِلُ وَ مِنْ ذُرِّ يَبْتِهِ وَاقُودَ وَشَايَتُهُنَ وَ أَيْثُونِ وَكُيْوَشُفَ وَمُوسَىٰ وَهُلُونَ وَ وَكُذَالِكَ مَجُونِي الْمُحْسِنِيْنَ أَهُ وَزَكِيًّا. وَيَجْيِلُ وَعِيْلُم فَ الْمَاسُهُ صَلَّالًا مَنْ وَكُلُّ مِنُ الصَّلِحِيْنَ لَا وَإِسْمُعِيْلَ وَالْيَسَعَ وَيُوْلُسَ وَلُوْطًا هُ وَكُلَّ فَحَتَّ لَمَا عَلَى الْعُلِمِينَ أَهُ وَمِنُ ابَا يُلِهِ حَرَى ذُرِّ يُبْتِهِ حَ قراخفانهم واجتبينهم وَهَدَيْنُهُ عُرالًا صَوَاطٍ صَّنَتَهُ عَبْهُ اورلوظ بهی اور مهم نه سب کوالی عالم برفقه بیلدت دی سان سک آباد واجادی اولاد اور بهائیوں بیس سے بعض کو بہتے بیک لیا اور انہیں سیدھی راوی دائیں دی سیم اللہ کی جائیت اور رہنمائی سیم ابینے بندوں بیس سیمہ بیصر جا میا ہے عطا کرنا ہے اور اگروہ شرک کرنے تو صروران کاکیا اکارت جانا ۔ ذَالِثَ هُدَى اللهِ يَهُدُى إِلَّهِ مَنْ يَسَنَدَاعُ وَنَ عِبَادِهِ هُ وَكَوَ اَنْشُرَكُولُ لَحَبِطَ عَنْهُدُمُ اَنْشُرَكُولُ لَحَبِطَ عَنْهُدُمُ مَا كَا تُحوا يَسْمَكُونَ مَا كَا تُحوا يَسْمَكُونَ (الانعام: ٥٨-٩٩)

وہ اپنی اپنی جدومجمد میں با مرار ہرسے اور انھوں نے بالین ابردی کے باشت

ابيت نفسيه العين كرياليا

٣ \_ بخراً إن عليم حضور بيسيف ك ايني منزل مفسود ا درنصسب العين كو بالبين. كا ذكراس طرح کرنا ہے۔ : ۔

اورجب، وه اپنین شباب کومپنیا' تم نے اسے حکومہ: ، اور کا مل علم وليدينوا سے نواز دیا اور ہم اسی عرح اخمان كرنوالول لومزل مفصود كالمريب ايتا ولية بَأَخِ ٱشُدَّة اتَبَالُهُ حَدِيرًا وَ عِلْمَتُ الْمُكَالِكَ يَجُنُونُ الْمُرْحُسِينِينَ

( يوست : ۲۲)

مم۔ موسی کے بارے میں ارشاد فرطا کیا : -

حبب و، اپنے شاب، کو پہنیا ادر پر زور برايا ، يم نيه استه " علم ا در الخ ك نعمن مسر مروانه را ادر مماس طرت اسمان کرنے دالوں کومنزل تفسوم "کسی پہنچاتے ہیں۔ وَكُمَّا بِأَخْ أَشُرُدُنَّ وَاسَتَوْى وكذ لك مخزى المُسْتِبِينَ ( القصيص و ۱۶)

۵- نوج کی امیابی و کامرانی کا ذکر کرتے ہدئے قرآن مجید س ارشاد ہر آہے:-نوح برسادم موتمار جال والولي بيت بم اسي طرح الحيان كرف الول کو با مراد کرتے ہیں۔ و، لغینا ہمارے اعلی درجے کے ایمان والے بندول میں سے محقے ۔ بھر ہم نے دان کے معقابل) ووسروں كوعزق كرديا -

سَدِلْهِ عَلَىٰ نَوْجِ فِي الْعُلَمِينُ ٥ إِنَّا كُلَالِكَ بَحُيزى الْمُحْسِنِينَ ٥ إِنَّ ٧ مِنْ عِبِهَا دِنَا الْهُ عُلِيمِينَ \* ثُمَّ آغُرَفَّتَ الْاحْسَرِيْنَ (الصّغت: ٥٧٠٢٩)

٧- ابرامتم كے بارے ميں ارتنا د ہوائے:-اور مم ب است مدافران كرك الرابيم، ى نَا دَيْنُ أَنْ يَرَّابِرَا لِإِيْرُهُ

قَدُ صَدَّفَتُ الرَّ وُ يَا إِنَّ اللَّهُ وَيَا إِنَّ اللَّهُ عَلِيْهُ اللَّهُ عَلِيهُ اللَّهُ عَلِيهُ اللَّهُ عَلِيهُ اللَّهُ عَلِيهُ اللَّهُ عَلِيهُ اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللْهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللّهُ ع

بے نیک تونے نواب سے کرو کھایا۔ ہم اسی طرح اسمان کرنے والوں کو بامراد کرنے ہیں۔

سلام ہر موسئی اور ہاردن ہر۔ ہم اسی طرح احسان کرنے والوں کوجزا عطا کرنے ہیں۔

سلام ہوالیاکشس ہر -ہم اسی طرح احسان کرنے والوں کوھ لہ عطا کرنے ہیں ۔

الغرص قرآن علیم میں کم و بہش ہر بنی برکو" صاحب احسان "کے لقب ت فراز اگیا ہے۔ ندکررہ بالا آیات اُس، مران حرف جید ایک شهادی بی ۔ گروہ انبیا ۔ ب برهد کر نہ کوئی انعام یافتہ ہو سکتا ہے اور نہ کرئی برابت یافتہ ان سے بڑھ کر کہ کوئی منزل معصود اور نصب العین کر پانے والا ہو سکتا ہے اور نہ کوئی جہد حیات میں کا مباب و کا مران ۔ ہند ان کا شعار جیات ہی حصول نعب العین کا واحد ضما مت یافتہ طریق کا رہوسکتا ہے ۔ آب نے طاح ظرفر البا کر ان کا شعار بھی بالاستانی" فعل احسان" ہی تھا۔ لہذا نہ کررہ بالا شواج و دلائل سے بر تقیقت دنے مردشن کی طری عیاں ہو گئی کہ محصول نصب العین "کا بینم برانہ طریق کا رہو گئی فعل العین "کا بینم برانہ طریق کا رہو گئی فعل العین "کا بینم برانہ طریق کا رہو گئی فعل العین " کا بینم برانہ طریق کا رہو گئی دو العین " کا بینم برانہ طریق کا رہو گئی فعل العیان " ہے۔

ای<u>ک مغالطه کاازاله</u> بهارین مغالطه کاز

یماں پرایک مغالطہ ہوسکتا ہے۔ کیونکہ عام طور پرمنرجمینِ قرآن ا درمفترین

"احان" كامعنى" نيك" كرتے ہي اورنيكى مطلقاً كئى صورتوں برشننل ہوتى ہے -لنزا السس ترجمے كےمطابن احمان كامعنى مشخص اورمعيّن نررا كھى بھى نيك اورعملِ صالح كو"احمان" اور الس مع متصعف كر" محسن" كما جاسكتا ہے - جونكمانبيائے كرام مرضم كے اعمال صالحه اور نيكيوں سے مزتن ہوتے ہیں-ائس ليے انہيں "محسنین کهاگیا ہے۔ بینجیال درج ذیل وجوه کی بنار پرغلط ہے:- ۱- ایک بیرکه مهم احمان کامعنی شروع میں واضح کر بیجے بیں - عدل اور احمال کے تفابل کے بعد تفظ انحیان کے معنی کومطلق نیکی کے حوالے سے محض عمومی حیثیت فینا ع بی لغت وا دب کے قاعدوں کے ساتھ صریح ناانصافی ہے۔ ٧- دوسے رير كراك اسے مطلقاً بنكى سے تعبير كربيا جائے تربھى سورة البقرہ كي بت ا ورکسی دیگرمقاماتِ قرآن ک روشنی میں اس کامفهوم بہی متعین بونا ہے کہ" حثب الہی میں تسلیم ورضا اور ایٹاروفر إنی کا بیمیر بن سانا نیکی ہے ۔ اور اسی طرز زندگی کانام آحسان" ہے۔ سے ایس کے ایس کے متعد و قرآ فی احکام اور احا دیث کے ذریعے لفظہ" احمال" كامفهم بان كباب يجس سے صاحب احب احدان بيں ذاتى منعنت كى طلب كى نفى اور ووسروں کے بیے سراسرا بنارا ورنفع تجنی کامعنی نابت ہوناہے۔ اندا ایس کی ایس معزی خصوصیت کا انکار قرآن وحدیث کے احکام سے حریح انحراف ہے۔ م - چرتھا یہ کر قرآن مجید میں جس قدرالتزام کے ساتھ انبیا رکو" صاحب احمال یا" محسن " قرار دیا کیا ہے اور براصطلاح ان کے حق بس خننی کثرت اور فرادانی کے سائفہ استعمال بردئے ہے۔ اس سے بفیناً ان کے مخصوص طرز عمل اور نمایاں شعار حیا

كا ندازه موتاب بحسى عام نبكى براس اصطلاح كا استعال اس فدركنيرنهيس موسكة

نفا۔ بھریہ کر گروہ ا بنبار کا یہی توسب سے زباد مشترک عالب اور نمایاں طرز عمل تھا

ر وہ بزاروں مصائب وآلام برداشت کر کے بھی در سردں کی منفعت ہی سو ہے تے ۔ ان کا زندہ رہا بھی خلقِ خدا ہی کی بھلائی کے بیے تفاا و رنم از جدو جہد کے بادجود و دبھی سے اپنی ذات کے بیے کچھ نر بینتے تھے۔ بلکران کا اعلان یہ ہر آتھا۔ بادجود و دبھی سے اپنی ذات کے بیے کچھ نر بینتے تھے۔ بلکران کا اعلان یہ ہر آتھا۔ بان اسجن میں اللہ علی الله کے بان استرا جرنو صرف میں اللہ کے بان استرا احرنو صرف میں اللہ کے بان استرا میں ہے۔ باکس ہے۔ استرا میں ہے۔

بہان کا کران کو ان جا بیداد اور دولت بھی ان کے وصال کے بعد بطور درا نت تقیم نہیں ہوتی تھی۔ وہ بھی خلق خدا کی بہتری کے بید و فضت تھی۔ ان کے اس منوز عمل کا فام "احسان" ہے جس کا ذکر قرآنِ مجید ہیں بار بار آیا ہے۔ لہذا یہاں تفظ "احسان" سے مراد عام نیکی یا عملِ صالح نہیں بلکہ وہ مخصر صرفر عمل جردو مرد سروں کے لیے نفع بخشی 'فیصل رسانی اور اینا روقر بانی سے عبارت ہو۔ یہی طرز عمل شعارِ انبیار ہے اور اسی کا نام "فعلِ احسان سے ۔ جورضا کے اللی کے حصول کا حتی طریق کا رہے۔





# حصول نصر العين كى عملى اسبال



## فصل ول إنفاق في لمال كي حقيقت

انسانی زندگ بیں انفرادی سطح پر حصولِ نصب العین کے لائح عمل کے طور پر اب بہ دو تمراکط کا ذکر ہو چکا ہے۔ محرک اور طریق کا رے محرک ، تزکیرۂ نفس کی آرزو تھی اور طریق کار ، فعلِ احسان ۔ اب سوال بیر پیدا ہونا ہے کہ اس طریق کا ربعنی فعلِ احسان کی عملی اساسس کیا ہوگی ؟

اس کا جواب مجملاً او رہے ہے کہ فعلِ احسان کی عملی اساسی ۔۔۔ "انفاق فی المال" ہے۔ اس کا معنی " مال خرجے کرنا" ہے ۔ دسکین اپنی ضروریات تخیبنات پر نہیں بلکہ دومروں کی زندگیوں سے معاشی تعطل رفع کرنے کے لیے۔

انفاق فی المال سے مراد" در حقیقت اپنے سرایہ و دولت کو دوسروں پر اسس طرح خرج کرنا ہے کہ ان کا معاشی تعطّل ختم ہو۔ ان کی تخلیقی عبدو جہد بحال ہوا در وہ معاشرے میں مطلوبہ کر دار مجس و خوبی سرانجام دیے سکیس یا اسس اِنفاق کی عمل مثال موا خات مدینہ " ہے اور حصولِ نصب العین کے لیے فعلِ اسمان کی عمل مثال موا خات مدینہ " ہے اور حصولِ نصب العین کے لیے فعلِ اسمان کی عمل مثال " موا خات مدینہ " ہے اور حصولِ نصب العین کے لیے فعلِ اسمان کی عمل صورت اسی قسم کا " انفاق " ہے ۔

حكم انفاق كى دوسطىي

انفاقِ مال كاعمل دوسطوں بر مبوسكتا ہے۔ انفرادى سطح برا وراجتماعى سطح بر

الفرادى سطح سے مراديہ ہے كه افراد اپنے طور پر اپنے احباب وتعلقين ا ورحلقهٔ اثر مبن انفاق " كوبطور دائمي عمل جاري كري - جوشخص معاشي اتبلار كا شکار ہو، صرور بات زندگ سے محروم ہویا اس کی زندگی ایسے تعقل کی ندر مردی ک ہوکہ انس کی تخلیقی عبروجہد بحال نررہی ہو، ایسے صرودت مند؛ فرا د کی مال آنات اس اندازے کرنا کہ ان کی عزّت نفس بھی مجروح نہ ہو، ان کی ضرور بات بھی بوری ہوں اور وہ ہروقت دوسروں کی اعانت کے منتظر نہ رہیں۔ بلکہ ان کی زندگی سے معاشی تعطّل ختم کر کے ان کا اپناتخلیفی عمل بحال کردیا جائے تاکہ وہ معاشر بسي صبح مقام اورمطاوبر كردار مرانجام دين كي يزلين مي برمكبس إس سلط میں اینے عزود آقارب اور بڑوسیوں کے علاوہ سب سے زیادہ متحق وہ لوگ ہیں جنوں نے خود کو خدمنِ اسلام میں اس طرح وفف کردیا ہو کہ ان کے باس روز کا رِحیات کی خاطب ر فرصت ہی باقی مذرہی ہو-ان سے مرا دوہ مجاہدین اسلام ہیں جن کی زیر کیاں اسلام کی علمی وفکری اورعملی وا نقلابی ضدمت میں مصور مو حیکی ہیں۔ یہی لوگ را ہ حق کے اسیر ہیں۔ اگر یہ لوگ معاشی تعطّل کا شکار ہوگئے تردین سی ور مآبن اسل مسیکے راحیار کی خاطر ہونے والی انقلابی کا وشیم عطّل ہوجا ملی ال رکا حکم فران مجید میں اس طرح آباہے:-

ان کومنزلِ مقصود کک پہنچا تا آپ کے ذمے لازم نہیں ربککہ آپ کے ذمے توصرت رہنمائی کر دیبا ہے ہاں انٹر جے جا ہتا ہے منزل کک پہنچادیا ہے۔ تم اگر کوئی اچی چیز خرج کروز اکس میں تنہارا ہی مجلا ہے اور تہیں لَيْسَ عَلَيْكَ هُذُ الْمُهُ وَ وَلَكِنَّ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ عَلَيْ اللهُ الله

اکسی اور مقصد کے بیے) مال خربے کرنا مناسب نہیں۔ الل مُرصرت رضائے الہی کے حصول کے لیے اِنفا ق کرویم جو کچھ بھی اِنفاق کرو کے تمہیں اس کا پررا برانتنجرا ورثمره مطه كالتمهيس مجز نقصا نربینجائے گا۔ (انفاق کرو) ان فقرابے يهيجرا وخداكم اسبري روه دين ت ک ندمست بیں اس قدرمصروف ہو گئے ہیں کم) وہ زمین میں کا روبار حیا کے بیے چلنے بھرنے کا دفت بھی نہیں ہے ا دان ہوگ انہیں عززت نفس کے باعث سوال سے بینے ک وج سے (مغالط کانسکار ہوکر) مال دار سمجھتے ہیں۔ تم انہیں ان کیصورت سے پہچان ہوگئے ۔ وہ ہوگوں کے سامنے وست سوال وراز نہیں کو کے كيؤكمه السس طرح ان كى عزّ نينفس مجرّت

الشيخة وَانْتُهُ لَا تُطْلَمُونَ وَالْمُعُونَ الْمُعُونَ الْمُعُمِنِ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ

(البفرد، ۲۰۲،۲۰۲)

مون ہے۔ تم جو کچھ بھی إنفاق کروگے۔ بیشک اللہ تعالی سے جانتا ہے۔ جولوگ رانوں کی ماریمی بیں اورون کے اُجا ہے بیں یا چھیے اور طاہر دو مروں پر اپنامال خرج کرتے ہیں۔ ان کے بیے ان کا جرا در صله ان کے رب کے پاکس ہے۔ (وہ بہنو شخری ابھی کشن لیس کم ایسا کرنے والوں کی نرکوئی خوف وامنگیر ہوگا اور نرکوئی شخزن و ملال ۔ مرکورہ بالا بہن آبات سے نبس بھی إنفاق ہی کا حکم اور اکس کے ممائل کا بیان بھی از ہا ہے۔ اور بہ مینوں آبات بھی اسی حکم سے تعلق ہیں۔ لیکن آب غور فرمائیں کہ ان نین آبات میں مجی صراحت کے ساتھ پانچ (۵) مزبر إنفاق کا حکم وار دہوا ہے۔ اس سے اس کی اجمیت وا فادیت از خودا مجا کر ہموجاتی ہے۔ سیکن حکم انفاق کے حوالے سے جرتمایاں اشارات ان آبات سے ماخوذ ہیں۔ وہ قابلِ غررہیں۔ انہیں بہاں اختصار کے ساتھ ورج کیا جاتا ہے :۔

ا۔ رہنائی کے باوجود منرل مقصو دہرائیک کونہیں ملتی ۔ رہایت کا آخری طلم منزل مقصود کو یالینا ہے)

٧- منزل مقصر واور نصب العبن كے مصول ميں كاميابى الله تعالی صرف انہى الله منزل مقصر واور نصب العبن كے مصول ميں كاميابى الله تعالیٰ صرف انہى وگوں كوعظا كرنا ہے جو انفاق فى المال كا داست اختيار كرنے ہيں

ما۔ انفاق کا فا مدہ صاحبِ إِنفاق کو خود ہی پہنچنا ہے کہ اسے اپنی منزلِ تھیب ہوجاتی ہے۔ جس کے لیے دو سرے عمر بھر ترستے رہتے ہیں۔

مم ۔ اِنفاق کاعمل صرف رہ اکے اللی کے نصب العین کی خاطر ہونا چاہئے ۔ وگیر ممنوع اور ندموم منا صد کے لیے نہیں ۔

۵- عملِ انفاق این اندر تنجزی کی ضمانت رکھنا ہے - اس امطلوبہ صلہ میں آکر رہتا ہے - اس امطلوبہ صلہ میں آکر رہتا ہے - صاحبِ انفاق کو نتائج و نمرات کے بھاظ سے بھی ماہی میں نہیں ہوسکتنی -

۱۹- انفاق کے سب سے زیادہ ستی وہ لوگ ہیں جو دین حق کی راہ میں خود کو وقف، ومحصور کر چکے ہیں۔

ے۔ ہمہ وفت را وی میں اس طرح کو شاں رمنا کم کا روبارِ جیات کی فرصت مجی باتی ندرہے اصحابِ صفر کی منت ہے مشرعاً ممنوع نہیں۔

۱۹ بارح تکھی کے سامنے دست سوال دراز نرکریں - ان کی شخصیت ہے نیازی استخصیت ہے نیازی استخصاب نیازی استخصاب نیازی استخصاب نیازی ہوتی جا جیئے -

۹ ۔ اہل ٹروت کو مجا ہدین ہوٹ کی مالی ضرور بات کی کفالت اس انداز سے کونی
 چا ہیے کہ ان کی زندگی میں معاشی تعطل ہی پیدا نہ ہونے ہائے اور ان کی عزین نفس
 ہی مجروح مذہو۔
 ہی مجروح مذہو۔

وا۔ ذاتِ من ہرحال میں کیے گئے إنفاق سے با خبر ہوتی ہے اور اکس پراجر عطا کر ن ہے ۔

ا۔ اہلِ اِنفاق و بیا و آخرت میں ہرتسم کے نوٹ وغم سے محفوظ رہتے ہوئے اپنے نصب انعین کو پالیں گئے۔

برعملِ انفاق کی انفرادی صورت تفی که مالدار افراد مستحق افراد کی مالی کفالت کے لیے ذاتی سطح پر اِنفاق کریں ۔ اس طرح ہرصا حبِ مال پر اس کی انفرادی حیثیت ہیں ' اِنفاق'' لازم ہے اور ہی '' فعلِ احسان' ہے جس کے ذریعے وہ بارگر ایزدی ہیں نعمتِ رضا کامستحق قرار ہا ہے۔

اح بناعی سطح سے مراد برہے کہ اجماعی طور برعمل انعاق کو ایک ایسے نظام کے طور برعمل انعاق کو ایک ایسے نظام کے طور بر رائج کیا جائے کہ معائٹر سے کا کوئی فرو حاجمندی ہیں متبلا نہ رہے اور معائثرہ معائثرہ معائثرہ کے حصول کے لیے ابنا کے دارمؤنز طور پرادا کرسکے رائس پہلوکہ" تومی نصب انعین اور ائس کے حصول کے لائح عمل کے نخت بیان کیا جائے گا۔ ائس وقت ہمار ہے بیش نظر حرن افرادی مطلح پر حصول نصب انعین کا مسئل ہے۔

اِنفاقِ واجبراورانِفاقِ ما فلد مبس امتیاز فقی اصطلاح کے مطابق وج ب اور عدم وج ب کے محاط سے اِنغاق کی د

فسميل مين : -

ا- إنهن قران كر المراس المرس المرس المراس المراس المرس المرس المرس المراس المرس ا

#### نصاب انفاق اور صدِ انفاق كالمسئله

بہاں اسس امرک وضاحت بھی صروری ہے کہ "نصابِ انفاق" اور " صدِ إِنفان " کا مسکد مرف " انفاق واجر" سے متعلق ہے ۔ مثلاً مقررہ نصاب سے کم جائیدا در کھنے والے پر" زکواۃ " فرض نہیں ہوتی ۔ دیگر صدفاتِ واجر کا معا لمہ بھی اسی طرح ہے ۔ حد انفاق بھی صدفاتِ واجر کے بیے مقررہے ۔ مثلاً معا لمہ بھی اسی طرح ہے ۔ حد انفاق بھی صدفاتِ واجر کے بیے مقررہے ۔ مثلاً ذکوۃ میں اڑھائی فیصد "عشر" میں وسس یا بمیس فیصد وعیرہ ۔ بھال کا نفاقِ نافلہ کا تعلق ہے ۔ اس کا اصول نصاب اور حد کے نعینات سے ماورار ہے ایس کا فلہ کا تعلق ہے ۔ اس کا اصول نصاب اور حد کے نعینات سے ماورار ہے ایس کے بیے نرکھے کم نصاب متعین ہے اور نرزیادہ سے زیادہ حد، کیونکہ بر" إنفاق "

رسان ہے اور آنفاق واجبہ عدل ۔ جیباکہ پہلے بیان کیاجا چکاہے کہ" عدل"

مبید اور مقردہ مد کے مطابق دینے کا نام ہے ۔ حب کہ" اصان" ایسا فعل ہے

جوحدو دو قبود سے بلند وبالا ہو ہو ہو اس بے اس میں کوئی "نصاب" نہیں ہوتا۔ مزید

اور ادی منفعت نہیں ہوتی اس لیے اس میں کوئی "نصاب" نہیں ہوتا۔ مزید

براس احمان میں چونکہ دو مرئے نخص کے استحقاق کا قانونی تعیق نہیں ہوتا اس

لیے اس برکوئی عد نہیں ہوتی ۔ یوافاق، جوفعلِ احمان کی عملی صورت ہے رضائے

الہی کے نصب العین کی خاطر ہرا کی پر لازم ہے خواہ غریب ہو با امیر صاحب

نصاب ہویا غیر صاحب نصاب " تحوی او سے بازیادہ ، جو کھی بھی اسے میسر

مور اسی میں سے حسب استعطاعت الفاق کرنا" احمان " ہے ۔ اس پر خرین شرط

عاد کہ محتی ہے کہ کشا دسے ؟ ( بہا ہوا دسے یا سب کچھ گٹا دسے ) اور مزیر شرط ہے

کر کھتے میں سے دسے ؟ یہ بات دینے والے کے اپنے ظرف ، غائے نفس اداس

کر فراق حالات پر منحصر ہے ۔

کو ذاتی حالات پر منحصر ہے ۔

اسمان نصاب إنفاق سے ماورارہے

ا- فرآن محيم من ارست دفرما ياكيا :-

وَمِهُمَا دَزَقَنَ الْهُ عَرِيْنَفِقُ وَيَنْفِقُ وَنَ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

بہاں "ما " کار مام ہے ۔ جونصاب کی ترط سے باک ہے۔ اس کا معنی برہے کہ جو کچھ بھی خزانہ قدرت سے نصیب ہوا ہو۔ اسی ہی سے رافط می خرج کیا جائے۔

ع- ایک اورمقام پرارت و باری ہے ، -یا تیکھا الگیدین اکسٹوا اَ نُفِقُوْ اسے ایمان والواج کچھ ہم نے تہیں، ویاہے۔اسی میں سے الفاق کرد۔ مِهَّارَزَقَنْ کُمْ (البقره: ۲۵۲)

٣ - يبي حكم إيك اور مقام بريهي ديا گيا ہے : -اورح كجيم بم ف تنهيس ديا ہے اسسير وَٱنْفِقُوا مِمَّا دَزَقُنْكُمْ سے إنفاق كرو قبل اس كے كرتم ميں مِّنُ قَبُلِ اَنُ يَّنَاتِنَ اَحَدَكُهُ الْمَوْتُ فَيَعُولَ رَبِّ كَوْلَا سے کسی کوموت آجائے۔ میروہ کنے لگے اے میرے رب تزنے مجھے تقوری ٱخْتَرْتَ نِيُ إِلَىٰ ٱجَلِ قَرِيبِهُ فَاَصَّدَّقَ وَاَحُنُ مِّنَ سی مهلت اور کیوں ز دی ؟ که میں اينامال صدقروبيا ابعنى عمل إنفان الصلحين كرماً) اورائس طرح مين تيمي نيرك

( المنافقون ؟ ١٠ )

قرُب والول مين سن ال بروجانا \_ اس آیت میں ایک تو لیسی حقیقت واضع کی تھئے ہے کر اِنفاق کے لیے و طیروں مال کا ہونا صروری نہیں ۔ جو کچھ میشر ہواسی میں سے خرج کیا جانا چا ہئے۔ اسی کا نام" احمان" ہے۔ دوسری یہ بات واضح کی گئی ہے کہ خدا کے مقرّبین و صالحین بس مجی شامل ہونے کی ہی صورت ہے کہ إنفاق مال کے عمل کوا نیا یا جا ۔ ٧- ايك اورمقام ير مذكورسه : -

لِيَا يُنْهَا السِّذِينَ 'امَنُوْآانَفِقُوْ اے ایمان والو! حرکچھ پاک رزق تم مِنْ طَيّباتِ مَا كُسَبْتُ مُ كَسَابِتُ مُ كَالّت براسي بي سے فداك راه بي بھی غریج کر و۔ (البقره ، ۲۷۷)

مُدكورہ بالا آبات سے یہ امرواضح ہوگیا كم فعلِ احسان کے طور بر كیے حانے والي إنفاق بين كوئ نصاب مترط نهين سب - حتنا كيه بائس مواسي مين ووران کوبھی مشر کیک کربیا جائے نہ احمان حدِانفاق سے ماورارہے احمان بارِنفاق بیں جس طرح نصاب کی شرط نہیں تقی اسی طرح اس کی

کوئی مدوانتها بھی متعین نہیں ہے۔ ا۔ قرآنِ حکیم میں ارشا د فرمایا گیا : ۔ ا۔ قرآنِ حکیم میں ارشا د فرمایا گیا : ۔

ا- فرانِ عيم من ارضاد مرفايات ؟ -كَ مَنْ اللهِ مَنْ كَ مَا فَا يُنْفِيقُ فَي نَ اللهِ عَلَيهِ وسلم أب سے ليدوسلم أب سے

عُلِ الْعَنْفَ وَ كَ لَالِكَ يَرْجِكَ إِلَى الْمُعَامِّقِ مِنْ مُعَامِّقَ مُرِي ؛ فراديجة إ

يُبَيِّنُ اللهُ لَكُو الْأِياسِ جَوَكِي تَهَارى صرورت سے بج سے

(البقره: ٢١٩) بيان كرمانية ماكرة عورو فكركر سكو-

اس آبت کے ذریعے مر انفاق کے مسئلے کو بھی حل کر دیا گیا کہ اِنفاق کی کوئی اخری حدنہیں ہے۔ جو کچھ تمہاری صرورتوں سے زائم ہمووہ دو معروں پر خرچ کر ووائد اس سے وہ اپنی صرورتیں پوری کرسکیں۔ اس آبت نے بہ فلسفہ سحیات بیان کیا کہ یہ برگرز جائز نہیں کہ جس معا مترہے میں کئی کوگ ضروریا ہت زندگی سے محودم ہوں یا غربت و افلانسس کے باعث باعز تن زندگی سے محروم کردیئے گئے ہوں اِسی معاشرہے کے کچھ کوگ اپنی صروریات سے بجی ہوئی دولت اپنی سحیینات و تزیینات اور تعیق ت پر غربے کرنے لگیں اور بالا غرع بہت و امارت کی بنار پر ایک ہی معافر

می بناق تقیم کی بنیا دفراہم ہوجائے۔ اسی بیے فرایکیا: -لَعُلَّکُمْ مَنْ مَنْ فَاسِمَ مِنْ وَاہِم ہوجائے۔ اسی بیے فراؤکر کا لَعُلَّکُمْ مِنْ مَنْ اللہ اللہ مِنْ مَنْ اللہ اللہ عَلَم مِن مَنْهَا رہے لیے عورو فکر کا

بدت سارا سامان موسع دہے۔

اً بین کے الفاظ کیار کیا دکر کہ رہے ہیں کہ ایسے احکام کو محض" نفلی" اور "مستحب" اعمال محجو کر نیطرانداز نر کیے رکھو! بلکہ اس میں غور و فکر کرو اور ان کی نبیا پراپنے معان زے کم معاشی زندگی کا ڈھانچے تعمیر کرو۔ گریا آست کے اُخری الفاظ سالقہ حکم بینی قُلِ الْعَقْوی الفاظ سالقہ حکم بینی قُلِ الْعَقْوی نسبت دعوتِ فکروعمل دے رہے ہیں۔

٧- اسى سورت ين ابب اور مقام پر ارشاد فرماياكيا: -

ا سے نبی صل اللہ علیہ دسلم آب سے
پرچھنے ہیں۔ کیا خرج کریں ؟ آپ فرط
دیجے کے اکمیا بہ بھی پرچھنے کی بات ہے
تم جرکھے بھی خرج کرو کے نبکی ہیں شمار
ہوگا۔ بیس (انفاق) والدین واقربار '
بہرگا۔ بیس (انفاق) والدین واقربار '
بہرگا۔ بیس (انفاق) والدین واقربار کے
بہروں ' حاجمندوں اورمسافروں کے
بہتے ہے اورتم جس فدر بھی نیکی کرو اللہ
اسے خرب جانبا ہے۔

مَا مَنْ اللهِ اللهُ اللهِ ال

(البقره: ۱۱۵)

ا بنے اُو پر نفر بھی طاری کرہے تو اکس کے پائے استقلال اور عوم وہمت میں کوئی فرق نہ آئے۔ یہ ایمان کا وہ کامل ترین درجہ سے حب کا منطام ہرہ سیتہ نا ابو بجرصاتی فرق نہ آئے۔ یہ ایمان کا وہ کامل ترین درجہ سے حب کا منطام ہرہ سیتہ نا ابو بجرصاتی نے غزوہ نبوک کے موقع برکیا نفا اورجس کاعملی مشاہرہ نبی اکرم صلی الشرعلیہ وسلم اور المبدیت نبوی کے گھروں ہیں ہوتا رہنا نفا۔ المبدیت نبوی کے گھروں ہیں ہوتا رہنا نفا۔

جب الم صن کی گھریں جندون سے فاتنے کی حالت و کیھ کر آپ کی خاد مر چاندی کا گرا الے کر آپ کی خدمت میں حاصر ہوئی اور وصل کیا۔ اسے الم عالی مقام اسے فروخت کر کے کچے ونوں کا سامانِ خورد ونوشس کے آئیے۔ الم ابنِ عساکر قبلی اسے فروخت کر کے کچے ونوں کا سامانِ خورد ونوشس کے آئیے۔ الم ابنِ عساکر قبلی گرتے ہیں کہ آپنے جلال ہیں آکر ابنا فارم ذمین بروادا۔ گھر کی ساری ذمین مونا ہوئی ۔ آپ نے فرابا خادم ۔ تو نے کہ اسمجا ہے کہ ہم محتاج ہیں اور فقر اضطراری میں مُنتبلا ہیں۔ نہیں۔ خداکی تم یہ نقر تو ہم نے خود ا پنے او پر طاری کر رکھا ہے تا کہ دو سروں کا نقر مٹا سکیں۔ برفقر اضطراری نہیں اور ہما رہے نا ان محدر سول اللہ صلی اللہ جا ہے وسلم کی بنت ہے۔ کیز مکر آپ نے برفرایا بھا :۔

الفقر فسخوی فقر فی خوج ورزعام درگوں کے لیے ترحکم یہی ہے کہ ابنی ضرور نوں کا خیال رکھ لیسل ور بقایا اِنفاق کردیں۔

٣- أتحضرت صلى الشرعليه وسلم نے فرا ! :-

خبیرالصدة ماکان بهترصدقه و بی ہے بو مزورت کے عن ظہر غنی ماکنونس مطابق بچاکرکیا جائے یا غنائے نفس کے ساتھ کیا جائے۔ (صحیح مسلم) کے ساتھ کیا جائے۔

" عن ظبهر عننی" کے الفاظ میں مذکورہ بالا دونوں صورتوں کو سمودیا

ہم۔ ایک اور مقام پر حضور علیدائسلام نے ارشاد فرمایا: -ياابن آدم استك ان تبذل الفضل حنير كك والن تبسكة شركك ولاثلام على كفاف وابدًا بهن تعبول

(مسلم وترذی)

اسے ابن آ دم! اگر تو صرورت سے بجا ہوا خداکی را ہ میں خرچ کردھے تربیریر ید بہنر ہے اور اگر تو اس کو بھی بیا کر رکھ لے تربی تیرے لیے نقصان دہ ہے بال اس قدر بجاكر ركھنے بيں كوئي مضلقہ اور ملامت نهیں ہوتیری ضرورت کے لیے کا فی ہوا ور انفاق کا آغازان لوگوںسے محرحن کی ذمہ داری تجھ پرعا مُد ہوتی ہے۔ ۵- اسی سلسلے میں ایک اور حدیث طاحظ فرمائیے ہے جا بربن عبد اللہ انصابی

. بإرسول الله صلى النشر عليبروسلم مجيجه يبر سونا ایک کان سے ملاہے۔السے صفر کے لیے قبول فرمالیجئے ۔اس کے سوالیم پائس اور کھے نہیں۔ بینا بچر صنور نے بهرهٔ انور دوسری طرف کرنیا- بھروہ تتخص دائيس حانب سه أكريهي وفن كرنے لكا يحضور نے بھراس حرف نظر فرمالی\_ رہاں کے کرآپ نے اس سے سونا ہے کر اسی کی طرف دمے مارا)

ردایت کرنے ہیں۔ وہ فرمانے ہیں کہ ایک مزنبہ سم حضور علیہ انساد م کی خدمت ہیں میں حاصر سے کہ ایک شخص انڈے کے برابر سونا نے کرایا اور عوض کرنے لگا:-بارسول الله اصبت هذه من معسدن ، فخسدُها فيلى صدق مااملك غيرها وأعرض عنه رسول الله صلى الله عليه وسلم، شعراتاه من قبل د كن الأيسان قيقال مشل ذالك، قاعوض

فقال دسول الله صلى الله عليه وسلع بياتى احد كر بها يملك في قي قول هذه صدقة ، شع يقعد يستكف المستاس ، خيرالصد قت ماكان عن ظهر عنى ماكان عن ظهر عنى رضيح مملم )

بھرسول الدصل الدعليه وسلم نے فرا يا تم ميں سے کوئی شخص جو کچھ اس کے باس ہونے کر آجا تا ہے اور کہتا ہے اسے صدقہ کر دیجئے ۔ بھرخود بیچھ کر ایسے صدقہ کر دیجئے ۔ بھرخود بیچھ کر دیجئے ۔ بھرخود بیچھ کر دیجئے میں اسے دکہ کوئی اسے دیگا تو اس کی ضرورت پوری ہوگی ) دیگا تو اس کی ضرورت پوری ہوگی ) بہتر صدفہ وہی ہے جو صب صرورت ، بہاکر کیا جائے ۔

اسس مدیث سے عوام النّائس کویہ" اصولِ اِنفاق" مہیا کردیا گیا کہ اِنفاق میں مدیث سے عوام النّائس کویہ" اصولِ اِنفاق میں مدینے کہ اتنا کچھ کے لیے کہ اتنا کچھ مزور بچا کردکھ لیا جائے ۔ جس سے صاحبِ اِنفاق کی ذاتی اور عائلی ضروریات مردی ہوتی رہیں ۔

اس اصول انفاق کی بہترین مثال حضرت عمر فاروق رہ نے وہ ہوک کے موقع پر فراہم کی رجس کا ذکر پہلے گزر جکا ہے کہ" نصف مال گھرکے لیے دکھ لیا اور نصف صدفر کر دیا " ۔ لیکن ایک نمونداسی موقع پر صدیق اکبر شاکے فعل انفاق نے فراہم کیا کہ آ ہے سے سب کچھ صدفہ کر دیا اور کہا کہ" ہمار سے لیے فدا اور فدا کا رسول کا فی ہیں " ۔ بہ مقام نفولیف مخا جواحان کا بلند تزین در جرہے کوئی کا رسول کا فی ہیں " ۔ بہ مقام نفولیف مخا جواحان کا بلند تزین در جرہے کوئی شخص غنائے قلب سے اس مقام پر فائز ہو تواس کے بیے اِنفاق اس مذکب شخص غنائے قلب سے اس مقام پر فائز ہو تواس کے بیے اِنفاق اس مذکب بھی جائز ہے ۔ لیکن اہل وعیال کا بھی اس درجے کا متو کل ہونا صروری ہے تا کہ رضائے اللی کی فاطر کی تحکی قر اِنی پر کھی سے دل ہیں رنج و ملال کا نشا ئر بنگ ہیا تہ ہوتے یا ۔ تہ ہوتے یا گ

خذعنا مالك لاحاجة إناال وابس في اسك اسك الله لاحاجة منورت نهين-

انفاق میں غنائے مال اور غنائے نفس کا انتیاز ندکورہ بالا بحث سے یہ امرطے ہوا کہ غناری دوستیں ہیں:-اےغنایہ مال ۲۔ غناینفسس

ا محضرت صلی الله علیه وسلم کاید ارشاد "حنیرالمصد قد ما کان عن ظیهر عنی " ربهترین صدقه ده ب جرغنار کے سابھ کیا جائے ، دونوں قسموں پرمنطبق ہوتا ہے ۔ کیونکہ لوگ جوا حکام شریعت کے مکلف ہوتے ہیں ان کی بھی دواتسام ہیں ۔ "عوام" اور " نواص" و عوام کے لیے "عن ظھر عنی "کا دہی معنیٰ ہے ہو اُوپر بیان ہو چکا ہے اور جس کی تصریح عابر بن عبداللہ رہ سے مردی الس صدیث سے ہو جکی ہے کہ بنز صدفۃ وہ ہے جس کے یہ چھے غنا ہو " بینی صدفے کے باوجود پیچھے الس قدر مال مرج دہوجو اس کی صروریات کے لیے کافی رہے اور الس شخص کو مالی پر ایشانی سے بے نیا زر کھے ۔ برحکم غنار مال کے مفہوم پر دلالت کرتا ہے اور الس مکلف عوام ہیں ۔

مدلیقی شهر بی تصریح علی معنی "کامعنی وه ہے جس کی تصریح عملِ صدلیقی شهر بی به خوال سے به واکر" به خرصد قدوه ہے جس کے تیجھے بنائے تغی ہے۔ اس اعتبار سے مفہوم حدیث یہ ہمواکر" به خرصد قدوه ہے جس کے تیجھے بنائے تغی ہوئ یعنی دل اس قدر متو کل اور دولتِ غنار سے بہ والا میں کہا تا کہ مجھے دل اور جھے محدوس نہ کرسے اور یہ محمان کہ ہوکہ سب کچھے خدا کی را ہ میں کٹا کر بھی دل بوجھ محدوس نہ کرسے اور یہ محمان کہا دبن میں بیدا نہ ہونے یائے کہ" اب حزد رہے کہاں سے بوری ہول گی ؟" اس مفہوم کی تا ئید بھی خود آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے اس حکم سے ہوتی ہے جس میں آئے سے فرمایا: ۔

غنار کثرتِ مال سے نہیں بلکہ غنائِ نفس سے حاصل ہو آ ہے۔

ليس العننى عن كثرة العرض ولكن الغننى غنى النفس (ترندى)

اس عکم کے مکلفٹ نواص ہیں ۔۔ حکم ایک ہی ہے تیکن الس کی تعبیری اور اطلاقات مختلفت ہیں۔

عوام کومرف صرورت سے زائد خرج کرنے کی اجازت ہے ۔ لہٰذا وہ " فقال العسف " کے مصداً ق ہیں ۔ ان کے بیے غنار سے مراد غنارِ مال ہے اور خواص کومرب کچے دا ہ ضرا ہیں لٹا دینے کی بھی اجازت ہے ۔ المندا وه "هما الفقت عرف خير" كم مصداق بي - ان كه ي غنار سه مراد" غنا رِنفس سے بهره ور ي اس بان اس ان مراد" غنا رِنفس سے بهره ور ي اس بان كا سارا مرايدودولت بطور صدقه قبول كرليا كيا - دومرا شخص غنارِنفس سے بهره در نزتفا - اس كوغنائے مال كى ضرورت بقى - اس بيے اس كا سارا مال بطور صدقه قبول نزكيا كيا - اس بيے اس كا سارا مال بطور صدقه قبول نزكيا كيا -

 ہمیں چاہئے کہ ہم اپنے گریبانوں میں جھانک کرفیصلہ کریں کہ خواص تو درکنار ، کیا ہم اِنفاق کے معاطے میں عوام کے معیارِ ایمان بربھی پورے اُ ترتے ہیں یا نہیں ؟

# فصروم إنفاق في لمال او فعل حسان

مرکورۃ الصدر صروری ترصیحات کے بعداب ہم" اِنفاق فی المال" کا جائزہ
حصولِ نصب العین کے لائح عمل کے طور پر لینتے ہیں۔ جلیے کم پیلے عرض کیا جائے کا
ہے کہ "رضائے اللی کے حصول" کا طریق فعلِ اسمان ہے اور حفیفت یہ ہے
کہ "رضائے اللی کے حصول" کا طریق فعلِ اسمان ہے اور حفیفت یہ ہے
کہ احدان کا مل" اِنفاق فی المال" کے بغیر ممکن نہیں۔ اس سلسے میں قرائن کیم
کہ احدان کا مل " اِنفاق فی المال" کے بغیر ممکن نہیں۔ اس سلسے میں قرائن کیم
کا فیصلہ ملاحظہ فرمائیں۔ ارشاد ہوتا ہے:۔

ہو لوگ (اللّٰہ کی راہ ہیں) انیا مال خرجی کرنے ہیں۔فرا خدستی کی حالت ہیں بھی اور ننگدستی ہیں بھی اور غصّہ پی جاتے ہیں اور لوگوں کو معاف کرتے ہیں۔ بیں اللّٰہ تعالیٰ (ان) احسان کرنے والوں سے مجبّت کر ماہے۔ اَتَّذِينَ يُنْفِقُونَ فِي السَّرَّاءِ وَالْكَاظِمِينَ وَالنَّرَاءِ وَالْكَاظِمِينَ الْفَيْرَاءِ وَالْكَاظِمِينَ الْفَيْرُطُ وَالْعَا فِي الْمَرْبُ الْمَاسُلُ الْفَيْرُطُ وَالْمَا اللَّهُ عَلِي اللَّهُ اللَّهُ عَلِي اللَّهُ عَلِي اللَّهُ عَلِي اللَّهُ عَلِي اللَّهُ اللَّهُ عَلِي اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلِي اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ عَلَيْنَ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُ الللْمُ الللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللللَّلِمُ الللْمُ اللَّهُ الللْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ

اس آیت میں اصل بیان " اِنفاق فی المال" کرنے والوں کا ہور ہاہے اور انہی کی دوخصوصیات مزید بیان کی گئی ہیں ۔ ایک خصر بینیا ، دوسری لوگوں کو معاف کرنا یعقبقت میں ان دوصفات کا تعلق بھی " اللہ ذین ینفقون" (بعنی معاف کرنا یعقبقت میں ان دوصفات کا تعلق بھی " اللہ ذین ینفقون" (بعنی انفاق کرنے والوں) سے ہی ہے یہ کیونکہ پہلے یہ بیان کیا گیا ہے کہ "پر مہزگار لوگ وہ جی جونوستی اور نگی و رنج ہرصال میں خداکی راہ میں اپنا مال خرچ کرتے ہیں" ۔

اُلْحَدَّ رَّانَ کا نفظ صراحت کے ساتھ صالتِ رنج کی نش نہی کر آہے ۔ انہ مائیں کوئے کے کئی مرتبرا نسانی زندگی میں آئی رہنی ہیں ۔ چنا نجہ اس حالت کو بیان کرنے کے فوراً بعد کما گیا ۔" والے طلبین العنیظ " بعنی رنج والم اورغ وغصّہ کی حالت بھی انہیں" اِلفاق فی سبیل اللہ" سے بازنہیں رکھ سکتی ۔ بلکہ وہ اس حالت بھی انہیں " اِلفاق فی سبیل اللہ" سے بازنہیں رکھ سکتی ۔ بلکہ وہ اس کا صاب حال میں بھی راہِ خدا میں معمول کے مطابات عملِ إِنفاق جاری رکھتے ہیں ۔ اس کا صاب مطلب یہ ہے کہ وہ رنج والم کے لمحات میں غصے اور پر لیٹانی سے معلوب ہو کراجا و اِنفاق کا وطیرہ ترک نہیں کرتے بلکہ رنج کو گویا ہی جائے ہیں اور اس طرح ان کا شعارِ جیات ہرگز منا تر نہیں ہونے باتا ۔

اسی طرح دو مری حیفت " والعا فیبن عن النای کی گئی ہے۔

یعنی اگر کچھ لوگ ان سے درختی و تلخی اورغیر مهندّ ب انداز سے بیش آئیں۔ یمال

یک کدان سے زیاد تی بھی کربیں، تب بھی وہ انتقا ما فعل انفاق کو ترک نہیں کرنے

بلکدان کی روشس اسمان کا عالم بیہ ہے کہ زیادتی کرنے والوں کو بھی معاف کر کے

ان کے معاشی تعطل کو رفع کرنے کے لیے ان پراپیا مال فرج کرتے رہتے ہیں۔

مدیث رسول صلی الشرعلیہ وسلم کے مطابق احمان اسی طرز عمل کا نام ہے جو دو مرول

مدیث رسول صلی الشرعلیہ وسلم کے مطابق احمان اسی طرز عمل کا نام ہے جو دو مرول

مرات سے زیادتی کے باوج د ان سے حثن سلوک اور عمر بانی کے طور پر قائم رکھا

مبلتے ۔ خلاصتہ کلام بیر ہوا کہ نوشی و مسترت کی صالت ہو یا نشی و عمرت کی ارنج و

الم اور عم و فیصر کی حالت ہو یا کسی کی طرف سے طلم و زیادتی کی ، ہرحال ہیں انفان

قی المال " کے عمل کو جاری رکھنا "احمان" ہے اور اسمی احمان والوں سے الشہ

تعالی مجت کرتے ہیں۔

یهاں یہ بکتہ بخوبی سمجھ لیا جائے کہ اللہ تعالیٰ کا کسی سے محبت کرنا بغیر اسسے راصنی ہوتے نہیں ہوسکتا ۔ جس کوباری نعالیٰ ا بنامجوب بتالیس وہی شخص انسانِ مرتضاً کہلاتا ہے۔ اسی کو قرآنی اصلاح بیں محسن " بھی کہتے ہیں اور متفی" بھی، مالح" مبھی کہتے ہیں اور " ولی" مبھی - المذا "اِنفاق فی المال" حقیقی اسمان بھی ہوا اور رضائے اللی کے صول کاعملی طریق کا رہی ۔

## عمل نِفاق سِنے ترکسیے

ہم نے شروع میں عرض کیا تھا کہ رضائے اللی کے نصب العین کا محر ک " نزکیہ" ہے۔ تزکیہ دوطرح کا ہموناہے۔ تزکیۂ مال اور تزکیۂ نفس۔ قرآنِ حکیم کے مطالعہ سے ہتہ چلتہ ہے کہ تزکیۂ کی دونوں صورتیں" انفاق" پرمنحصر ہیں اور دونوں مہیں میں لازم وملزوم ہیں۔ آئیے اب ہم دونوں کا مختصر ساجا تزہ لیں۔ ایفاق تر کیئہ مال کا باعث ہے اور تزکیۂ مال کے بغیر

تزی بیت نفس ناممکن ہے۔

آب ان کے مال میں سے صدقہ عاصل کریں (اور) اس کے ذریعے آبائیں میں مصاف کردیں اور دکھی اور دکھی اور دکھی اور دکھی اور دکھی میں دعا کے خیر کریں بیشک آب کی ڈعاان کے دلول کا چین ہے اور معانی الت کرمائٹد ہی اچنے بندول کی تو ہر دمعانی کہ الٹر میں اچنے بندول کی تو ہر دمعانی کہ الٹر میں اپنے بندول کی تو ہر دمعانی کہ الٹر میں اپنے بندول کی تو ہر دمعانی کہ الٹر میں اپنے بندول کی تو ہر دمعانی کیا گیا انفاق فی المال خود اپنے دستِ

قرآن مجيدين ارتناد بردة بع: - خُدُ مِنْ اَمُوَالِهِ حُصَدَ قَدَّ خُدُ مِنْ اَمُوَالِهِ حُصَدَ قَدَّ لَعُلَمِ مُ صَدَّ اَمُوالِهِ حُصَدَ قَدَّ لَعُلَمِ مُ مُنَ الْمُوالِهِ حُصَدَ اللَّهُ مُ اللَّهُ مُنَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ مَا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

التَّحِبِهُ وَصُولُ كُرَا اللَّهِ اللَّهِ عِلَى اللَّهِ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ الللللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الل

بہلی آبت نے صراحت کے ساتھ ندگورہ بالا امرکی تا بیدکردی کرراہِ خدا ہیں ۔
اِنفاق دیعنی صدقہ ) کے بغیرطہارت و تزکیہ ناممکن ہے ۔ یہاں بیز بحتہ قابلِ غور ہے کہ "صدقہ " تو ابلِ تروت کے مال سے صاصل کیا جا رہا ہے اور صاف کالم ہے کہ " صدقہ اِنفاق کام کل اللہ و دولت ہی ہوسکتی ہے ۔ اب جا ہیئے تو یہ تھا کہ اس صدقہ و اِنفاق سے حاصل ہونے والی " طہارت و تزکیہ " کی اضافت بھی ان لوگوں سے ماصل ہونے والی " طہارت و تزکیہ " کی اضافت بھی ان لوگوں سے مال کی طرف کیے تی الفاظ ہوں ہونے : ۔

تطهرا مواله و نسنر کی کراس صدقہ کے ذریعے آپ ان کے اموالہ موالہ و نشاری اللہ موالہ موالہ کوٹ کھا اور پاک صالح ہیں۔

یعنی جس مال ہیں سے صدقہ لے لیا گیاہے وہ پاک صاف اور مشہقرا ہو گیا۔ اب بھی بقیناً یرمعنی توموجود ہی ہے۔ اس کی نفی نہیں ہوسکتی۔ نیکن عبارتِ قرآن یوں ہے : ۔

تُطَهِّرُ هُمُّهُ وَتُنَ كِيَّهِمْ بِهُمَا اس صدقے ، ذریعے آب ان کو تُطَهِّرُ هُمُّهُ وَتُنَ كِیَّهِمْ بِهُمَا سُنظِ اور پاک وصاف کردیں۔

دونوں جگہ" ہے۔ " کی ضمیر کا مرجع نا ہراً وہ لوگ جی جن کا مال راہِ خدا میں خرجے کا ہراً وہ لوگ جی جن کا مال راہِ خدا میں خرجے کرنے کے لیے حاصل کیا جا رہے۔ اس اسلوب بیان سے یہ واضح کرنا مقصود بھا کہ" صدقہ وا نفاق، مال و دولت کا تزکیہ وطہارت تزکرنا ہی ہے میزید یہ کہ اسس عمل سے اِنفاق اورصد قہ کرنے والوں کے نفونس کو بھی تزکیہ وطہارت

نصيب ہوجات ہے "

میزا علی افغاق نرصرف تزکیهٔ مال کا بلکه تزکیهٔ نفس کا بھی باعث ہو آہے۔ متزادیکہ تزکیهٔ نفس کی تمام دور مری کوششیں جرانفاق سے خال ہوں اور دور کر متزادیکہ تزکیهٔ نفس کی تمام دور مری کوششیں جرانفاق سے خال ہوں اور دور کر دوں کے حق میں نجل واکنٹ زیر مبنی ہوں تحجی بھی " تزکیهٔ نفس" کے حصول میں کامیاب نہیں ہرسکتیں -

عمل إنفاق اجابرتِ دعا كا باعث ہے۔ اسى أيتِ متذكرہ بي ترتيبِ الفاظ پر دوبارہ غور فرمائيے: -

• خُدُمِنُ اَمْعَالِهِ مَ صَدَقَةً

تُطَهِّرُهُ مُ وَتُزَكِيَّهِ مَ
 يُهَا

وَصَلِّ عَلَيْهِ مِهُ النَّ الْمُ النَّهُ النَّامُ النَّهُ النَّهُ النَّامُ الْمَامُ النَّامُ النَّام

ان کے مال میں سے راہِ خدا میں خربی کرنے کے لیے صدفہ حاصل کیجئے۔
اس طرح ان کے اموال اور ان کے افواس کیجئے۔
نفولس پاک وصاف ہرجا ئیں گے۔
اور اب ان کے لیے دعائے نجیر
فرما کیے ۔ بیٹنک آپ کی دعا انہیں
سکونِ فلرب عطا کر دسے گی اور الٹیر
تعالیٰ (دعا وَں کو) شنفے والا اور (اٹلی

سب سے پہلے صدقہ وإلفاق کا عمل جاری کرنے کی تنقین کی گئی ہے اور بتایا گیا ہے کہ اکس الفاق کے ذریعے تمہاری ظاہری وباطنی میل مجیل دُور ہو جائے گی۔ تمہارا قلب و باطن اورنفس ، رُوحانی اکود گیوں سے پاک وصاف ہوجائے گا۔ تزکیہ و تجلیہ کا یہ عمل ہو محض " اِنفان فی المال" کا نتیجہ و تمروہے ۔ تمہیں ظلماتِ نفسانی سے نجات ولا دے گا۔ گویا خلقِ خداکی منفعت او فیض ک کابنا شعار بناکر جب تم اپنے لیے بارگا و ایزدی کی طرف متوجہ ہوگے تو تمہاری دعا بیس قبولیبت کے ساتھ نوازی جا بیس گی اور یہ قبولیت دعا کا اس تمہیں قبلی سکون عطا کرسے گا۔ بیشک اللہ تمہاری ان دعاؤں کو بھی شنبا ہے ہوا ہن منفعا کے لیے دعا ما نگتے ہوا ور تمہارے الس عمل کو بھی جانا ہے ہوتم دو سروں کی منفعت منفعت کی خاطر کرتے ہو (یا نہیں کرتے) گویا خلق خدا کے حق میں صدقہ و إنفاق جننا کمٹیر ہوگا اسی قدرا جا بت دعا نصیب ہوگی اوراگرانسان دو سرول کی منفعت سے صرف نظر کرتے ہوئے دو سرول کے حقوق پایال کرتے ہوئے دو سرول کے متوق کا بیال کرتے ہوئے نود کو اپنے ذاتی مفا دات اور حقوق و منافع کے نگ حصا ر میں محصور کر ہے تو دُعا ئیس شانِ اجا بیت سے ہرہ و ر نہیں ہوا کرتیں ، لائیگال تو وہ بھی نہیں جاتیں کیو نکہ شانِ اجا بیت ہے ہرہ و ر نہیں ہوا کرتیں ، لائیگال تو وہ بھی نہیں جاتیں کیو نکہ دعا خود عبا دت ہے۔ اس لیے ان کا اجر کسی نہیں طور پر مل ہی جاتا ہے۔ لیکن عالم کا مطلو برنتی ہوا کہ نہیں ہوں گیا۔

منهم دعا وَل کی عدم فبولیت کاشکوه کبو*ں کرتے ہیں* ؟

عام طور پر میشننے میں آتا ہے کہ مہاری نو دعائیں بھی قبول نہیں ہوتیں۔ خدا حانے ہم نے کیا خطا کی ہے کہ ہمیں معانی بھی نصیب نہیں ہوتی ہماری پریشانیا ہی دُور نہیں ہوتیں وغیرہ وغیرہ۔

ہم اپنی دعا وُں کی عدم فہولیت کا ننکوہ تو کرتے ہیں لیکن اس امرکونظرانداز
کردیتے ہیں کہ دعا وُں کی قبولیت کے لیے ایک عمل بطور نشرط مقدم ہے اور ہم نے
اکس کو اپنی زندگی ہیں سے کلینہ مارج کردیا ہے۔ نشرط پوری نہ ہو توصلے کی کیا
تقع ہوسکتی ہے ؟ وہ نشرط یہی ہے ۔ جس کا ذکر مجلاً او پر کیا جا چکا ہے ۔ قرآنِ
مجید آیتِ مُکورہ بالا کے بعدا گل آیت ہیں اکس شرط کو نئے انداز سے پُرزور طبع

سے دوبارہ بیان کردہ ہے : اکٹریک کھوگا اُسٹ اللّٰہ کھوگا اُسٹ اللّٰہ عَن عُن عُن اللّٰہ کھ کے اُسٹ کھوگا اُسٹ کے اُسٹ کھوگا ک

(التويه ، ۱۰۵،۱۰۵)

کیا انہیں معلوم نہیں کہ انتدہی اینے بنڈں کی نوبہ (اوردُ علی) قبول کرتا ہے سبکن (انهیں بربھیمعلوم ہونا چاہئے کہ) و اپنی مستخق اور پربشان حال مخلوق کی خاطر) تمهارسے صدقات را ورانِفاق مال ہُود اینے دسن قدرت سے وصول کرتاہے وه اینے بندول کے بن میں نمہارا مردانہ عمل اور انفاق كى صورت مېں تمهار مالى ا بنار دیکھ کر) بفیناً تو ہرتھی قبول کرتا ہے ا ورمهر ما بن بھی فرما ناہے۔ اے محبوب صلى الشرعليه وسلم فرما ويحيئه عمل كرو رخلق خدا کے بیے اینار و قرمانی کرو ایس ا نُتَّهُ نَعَالِطِ ، اسس كا رسول اورمومنين سب نہارہے اعمال کو دیکھولیں گے۔

معائے آیت یہ ہے کہ اے فدا کے بندو اِ بے تنک اللہ تعالیٰ نمہاری عابی سنتے اور نوبہ بنول فرماتے ہیں ۔ لیکن نمہاری دعاؤں کی بنولیت وا جا بت کے بیے ایک شرط مقرر کردی گئی ہے۔ وہ بیر کہ ہم نے تمہیں جس مال و دولت سے نواز آئی وہ ہماری امانت ہے ۔ تمہارے ہی معامنرے اور گردو ہیں ہی ارب کیتے بیں جو معافر ق نا انصافیوں کا ٹرکار ہو کرمعاشی تعطل کی نذر ہو گئے ہیں بندے ایسے ہیں جو معافر ق نا انصافیوں کا ٹرکار ہو کرمعاشی تعطل کی نذر ہو گئے ہیں تم اگران کی پریشانیوں کی پرواہ نہ کرو، ان کے معاشی تعطل کو دفع کرنا ابنا فرض نہ تم اگران کی پریشانیوں کی پرواہ نہ کرو، ان کے معاشی تعطل کو دفع کرنا ابنا فرض نہ

نسمجود انبس صروریات زندگی ہم ہبنج کران کی تخلیقی جدو ہدرجال کرنے کی سعی نرکرو ٔ اوران سنے دل سوزی و در دمندی کاعملی منظام رہ نہ کرو ، تو ہم سے کیسے توقع رکھتے ہو کہ ہم تم برداصنی ہوجائیں گے ۔ کبو مکدان پربشان طال توگول کا هماری ذات سے اتنا گهرا تعلق ہے کہ جو کچھے تھی صدقہ و خیرات تم انہیں دینا جا ہووہ ہم برا وراست ا پنے دستِ قدرت سے وصول کرستے ہیں اور اپنی طرف سے انہیں عطا کرنے ہیں اکران کی عزیت نفس مجودے نہونے پائے۔ تمہاری ما يرب كهتم يا توان كى برلشانيول سے صرف نظر كيد رہتے ہوا در الركھ جى اُلى براس كھا کران کی مالی اعانت کرتے بھی ہونو اس فدر رعونت اور فخر و مکنت کے سابھ کروہ عمر بهم تنهار سے احسان مند بہنے رہیں ۔ اس وقت تنہیں یہ خیال منیس رہنا کہ یہ تمجرانه اورمفتخ النسلوك تم ان سے نهیں بلکه اینے خالنی و مالک، سے کر رہے ہو تجيؤنكه تمها رمے صدفات وصول كرنے والا لم تقدان لوكوں كا نهيں" اللّٰه كا لم تق" ، موتا -غور نؤكرو! ابنے رہے ابیا نا زیبا سلوک كرنے كے بعدتم توبرا ور دعاكى عدم فبولیت کانسکوہ بھی کرتے ہو۔ وہ ذات تو اب ورحیم ہے۔ تمہیں بھر بھی نجش دیتی

ورا سوچ توسهی کیا اس طرز علی کے بعد نم محی قسم کے انعام و اکرام مے تی قرار دیتے جاسکتے ہو؟ المذا ا جابت و قبرلیتِ دعا کی متعدد صور توں میں سے سب منایال صورت ہیں ہے کہ انسان خلقِ خدا کے حق میں رہیم و کریم بن جائے۔ بھر اس کے دھم و کرم کے بے کنا رنطاروں سے گطف اندوز ہو سکے گا۔ اس لیے رسول اللہ صلی اللہ علیہ و ملم نے فرطیا :۔

صلی اللہ علیہ و ملم نے فرطیا :۔

مَن \* بَیْنَ حَدَم مُرنا ہے اس پر خدا میں مراب کے اس پر خدا میں پر خدا میں ہے فرطیا ہے۔

میں دھم کرا ہے اس پر خدا میں ہے کہ اس بر میں دھم کیا جاتا ہے۔

کی طرف سے بھی رہم کیا جاتا ہے۔

( الحدیث ) کی طرف سے بھی رہم کیا جاتا ہے۔

۲ عمل انفاق تز کیر تفس کا باعث ہے

إلكَّا بُسِعِتَ آءَ وَجِرِ د بِسِر

الْدَعْلَى ه وَلَسَوْفَ يَوْظَى

(اليل، ١٤١٤)

جَن طرح كُرْبِم نَ بِيكَ واضح كرديا ہے كم عملِ انفاق سے صاصل ہونے والا تزكية مال بلا تنك وشہ " تزكية نفس كا باعث بنتا ہے - الس ليے يه كمنا بے جانہ ہوگاكہ عملِ اِفَاق تزكية نفس كى يقينى صورت ہے - ارتبا وربّا بى ہے: - و سَدِينَ جَا الْحَ تَنْقَى ، اور دوز خ سے نفیناً بجالیا جائیگا وہ اللہ فی سی جنّ الله قبیل می اور دوز خ سے نفیناً بجالیا جائیگا وہ اللہ فی منا لے منا لے کی راہ بی افراج کرتا ہے تا كہ الس كا الله حسله كى راہ بی افرج كرتا ہے تا كہ الس كا

بَيْنَوْكِيْ هُ وَمُمَا لِلاَحْتَدِ فَى مَا لِلاَحْتَدِ فَى مَا لِلاَحْتَدِ فَى الْمُوسِ اللهِ فَالْمُالِقِينَ وَهُ فُوبِ بِالْ وَصَافَ. عِنْدُهُ مِنْ نِعْمُدَةٍ نَتُجُونِيْ " تَزَكِيهِ مُولِيعِنِي وَهُ فُوبِ بِالْ وَصَافَ.

ہوبائے اور کسی کا اسس پر کوئی ا<sup>س</sup> نہبیں ہے کا وہ بدلہ جیکا رہا ہو، بلکہ

وه نرابیا مال صرت ربِّ عظیم سی

رضا جوتی کے لیے خریج کرتا ہے اور راس

صورت میں احلامی الله اکس سے

راضى بوگا-

مذکورہ بالا آیات سے درج شدہ اصول مستنبط ہونے ہیں:۔ ۱- "إنفاق فی المال تفوی کی سب سے بڑی صورت ہے۔ ۲- یہ دوزخ کے عذاب سے بچاؤ کی ضمانت ہے۔

٣- إنفاق في المال مع حقيق تزكيرً نفس نصيب بهونا ہے -

٣- عملِ انفاق محض رضائے اللی کی خاطر ہونا جا ہتے -

۵- رضائے اللی کے حصول کی غرب سے ابنایا ہوا عملِ انفاق ا ن ان کوبقیناً
 مرتضائے اللی بنا دیا ہے۔

خلاص کملام برجوا کرعمل انفاق تزکیه نفس کے ذریعے رصائے اللی نصر اُلعین کے تصرابی نفس کے دریعے رصائے اللی کی اصلی اور عملی کے تصرال کی صنعانت عطا کر آ ہے بکہ تزکیه نفس اور رضا سے اللی کی اصلی اور عملی اساس ہی " اِنفاق فی المال "ہے ۔

#### "إنفاق في لمال بى اصل نبكي ورتقوى بير

کوئی شخص اس نصوّر کوانتهالیسندی سے نعبر کرسکتا ہے ۔ لیکن ایسا سوچینا خراً نی تعلیمات کے منافی ہوگا حقیقت بہے کہ ہم نے" انفاق ' کومعیشت کا مسکداور " نیک اور نقوی ' کو فرم ب کامسکه بنا کر انہیں ایک دوسرے سے یا لکل مبرُ اکر دیا ہے۔ آج کے ندہبی فکرکا بھی انتبانس نوجوان نسل کومعانتی مسئلے کی سنگینی کی بنار پر اثنتراکبت ک طرف مائل ہونے پرمجبور کر رہاہے اور اگر کسی سمنت سے معیشت و نہ ہب کی تحقیقی وحدت وعینیت کی بنار پر" استحکام معیشت" کی ضرورت کا نعرہ بلند کیا جا نا ہے تو مذہبی فکرکے مام نہا دعلمبروارا ورخودسا نختہ اجارہ دار اسے الحا دو اشتراکیت کا ا م وے دیتے ہیں سے یہ تصورعام ہواجا نا ہے کہ شایداسلام معاشی مسکے كواس قدر بنيا دى المميت دينے كے ليے تيارنسيں - اسلام كے نزديك بنيا دى مسكه " اخلاق و ندمهب كامستك،" ب- اس تصور نے تعلیمات اسلام كا بچرومسنح كرد يا ہے اوریهی وجہ ہے کہ معاشی الحجنول میں گرفتار ذہن اسلام سے وہ فلبی وعملی اور فکری ونظرياتي والبشكى اوروفا دارى محسوسس نهيس كرنا جوفى الحقيقت السيح ينييت مملان ہونی چاہیئے عقی - اسلام سے اسس کاس کا کو بعدا ور نظر مانی لائعلق کی ذمر داری جدبدنسل ياعوام بربنيس، بلكدان نام نها ومبتغين اسلام اورعما مدين فرمب برعائد بوتى ب جنهول نے اپنے ذہنی التبالس کے باعث اسلام میں معاشی مسئلے کی صیح اسمیت اور معیشت و ندمهب کے اصل تعلق کو نهیں سمجھا اور الس وحیسے و وعصرِ حاصر کے

انسان کے پرلٹیان کن مسائل کی سیمی تشخیص نہیں کرسکے۔ بہ موضوع بالالنزام اس فزت ہمارے بیٹیں نظر نہیں۔ اس پرتفصیلی دوششنی مناسب موقع پرڈالی جائے گی ۔ موضوع مذکورہ بالا کے حوالے سے پہال بھی السس امر پر کچھ نہ کچھ روشنی صرور پڑھا گیگی ۔

۱- ارشا دِ باری تعالیٰ ہے: -روز در ارسا دِ باری تعالیٰ ہے: -

تم ہرگزنیکی کونہیں یا سکتے حب یک تم اپنی کپندیدہ اور مرغوب دولت (خدا کے راستے میں) خرج بہنیں کرنیتے كَنُ شَنَ لَمُواالُبِرَّحَتُنَى مُنُفِفَدُهُ مِهِ مَمَّا تَكُحِبُنُونَ ﴿ مُنُفِفَدُهُ مِهِ مَمَّا تَكُحِبُنُونَ ﴿ (آلِعَمَرَانَ \* ٩٢)

یهان" بر" "یعنی نیکی اور دبینداری کا محصول" اِنفاق فی المال" کے بغیر نا نمکن فرارد سے دیا گیا ہے۔ فرآن کا اسس سے زیادہ صریح اعلان اور کیا ہوسکتا ہے کہ تمہاری نیکی صرف اور صرف خدا کے راستے میں اِنفاق مال برمنحصرہے۔ گریا عام لفظوں میں" اِنفاق" ہی کو" بر" یعنی نیکی فرار دے دیا گیا۔ اس آبیت میں و افراد کا ذکر ہے ؛۔

مُمنْفِنقْ ۔ (اِنفاق کرنے والامالدار) بعنی وہ شخص جوا بنا مال دور ہے پرحن مرجے کررہا ہے ۔

اور مُنْفِقَقُ علیہ — رجس سے حق میں اِنفاق کیا گیا ہو۔ ضرورت مند) یعنی وہ شخص جس پر مال خرج کیا جا رہا ہے۔

کیونکہ" منفق علیہ" بامستی صدقہ بھے صرورت مند کھتے ہیں موجود نہو توفعل اِنفاق کا سوال ہی بیدا نہیں ہوتا۔ اب قابل عزربات ہے کہ آیت بنرکوہ کے حوالے سے صول بر کے لیے" عمل انفاق" ضروری ہے عمل حرف ایک می ہے اور وہ ہے" بانفاق" منفق می سام دار اس کا فاعل ہے اور" منفق علیہ" یعنی صرورت منداس کا مفعول لہ ہے۔ اگر آپ فعل اِنفاق کے نتائج پر علیہ" یعنی صرورت منداس کا مفعول لہ ہے۔ اگر آپ فعل اِنفاق کے نتائج پر علیہ" یعنی صرورت منداس کا مفعول لہ ہے۔ اگر آپ فعل اِنفاق کے نتائج پر

برغور وزمائي تواب كوتسليم كرنا برم في كاكه حبب مالدار ابني دوات را و خدا مي كسي ضرر تمند برخرج كرمه كا تواكس فعل كانتيجراس مالدار كے حق ميں" نيكى اور ديندارى" كى صور میں برآ مدہوگا۔ حبب کہ اس صرورت مند کے حق میں اسی فعل کا نتیجہ" استحکام معیشت "کی صورت میں برآ مدہوگا ۔ نیکی اور دبنداری ۔۔ ندیہب کا دوسرا نام ہے۔ حمویا" عمل اِنفاق" سے مالدار کا ندم ب والب تنہے ا ور صرور تمند کی عیشت' عمل ایک ہی ہے ۔ لیکن اس کی ایک جہت" ندم ب "ہے اور دوسری معیشت" اس کا مطلب یہ ہوا کہ قرآن بیا علان کر را ہے کہ لوگوں کے متلہ معبشت " کونظرانداز كركة تم اپنے ندبهب كى سلامتى حاصل نهيں كرسكتے ۔ ندبہى فضاً بل كاحصول بوگوں كرمعاشي تعطل سے سنجات ولا ئے بغیر ناممكن ہے۔ بيرتو ندم ب ومعبيشت كے باہمى تعلق اوران کے استحکام کا فلسفہ تھا۔ لیکن انفرادی طور پرجواصول اسس آبیت نے وضع کیا وہ یہ ہے کہ" اصل نیکی" اِنفاق سے ہی ممکن ہے۔ اسس کے بغیر کوئی بھی عمل نیکی قرارنہیں یاسکتا ۔ حنیقی نیکی خدا کے نز دیک اِنفاق فی المال کے عمل مصمبترانی ہے.

۷۔ سور کا بقرہ کی آبیت رے اس کے تحت بیان کر چکے ہیں ' کے الفاظ بھی اسی حقیقت کی تا بیکد کر رہے ہیں کہ اصل نیکی " اِنفاق فی الما '' سر میں شار و نا ماگھا : ۔۔

بکہ نیکی یہ ہے کہ انسان ' انٹد پر اور ان خرت ' فرشنوں ' کنا بوں اور پیغمبرل پر ایمان لائے اور زمچرا پنے اسس ایمان کا ثبوت فراہم کرتے ہوئے اللہ کی محبّت ہیں اپنا سرمایہ اورد دلش تی فى المال"ب رادثنا دفرا باكيا: -وَلَٰكِنَّ الْبِرَّ مَنُ الْمَنَ بِاللَّهِ وَالْبَدُهِ الْآ حَنِ وَالْمَلْئِكَةِ وَالْبَدُهِ الْآ حَنِ وَالْمَلْئِكَةِ وَالْمَحَالِ عَلَى حَبُ بِهُ وَالْمَالُ عَلَى حَبُ بِهُ وَالْمَالُ عَلَى حَبُ بِهُ وَالْمَالُ الْمَالُ عَلَى حَبُ بِهُ

**وَالْمَسَلَحِيْنَ** وَابْنَ السَّبِيئِلِ وَالمَسَّائِلِيْنَ وَفِي الرَّفَابِ

رشتہ داروں' یتیموں'مسکینوں'مسافرائ حاجتمند ساکوں اور محکومی وغلامی ہیں جکڑسے ہوئے انسا نوں کی آزادی (اور معاشی بحالی و استحکام ) برخری کرائے معاشی بحالی و استحکام ) برخری کرائے

بهی لوگ صاحبِ صدق ہیںاوریہی لوگ صاحبِ تقویٰ ہیں ۔ أُو لَلْصِكَ الَّهِذِينَ صَدَقُوْا وَاُو لَلْمِكَ الْهُورُالُمُسَّعَوْنَ

(البقره: ١٤٤)

گویا بیس ، صدق اور تنقدی تمام تصوّرات کا تفاضائے اوّلین "انِفاق فی المال" ہے۔ اس کے بغیرانسان صالحیت کے کسی مفام کوحاصل نہیں کرسکتا۔

ملاح قرآنِ عليم بين جي جگر بھي" تقويٰ" اور" متقين "كي تعربيت بيان كي حي سطر الداز مين المال "كي صفت كوكمين بھي نظرانداز مين كيا گيا ۽ بين معلوم ہو تا ہے ۔ قرآنِ مجيد بين سب سے پيلے تفویٰ كا جزوِ لا بنفك معلوم ہو تا ہے ۔ قرآنِ مجيد بين سب سے پيلے "متقين" كي اصطلاح اور اسس كي تعربيت سورة بقرہ كے آغاز مين وارد ہوئي ہے ملاحظ فرمائے .

یہ فرآن ہرایت ہے متقین کے یے (اور متقین کون لوگ ہیں ؟) یہ وہ لوگ ہیں جوعیب پر ایمان رکھتے ہیں۔ نماز قائم کرتے ہیں اور جو کچھ (مفور ایا زیادہ) ہم نے انہیں عطاکیا ہے اسس میں سے اِنفاق کمرتے ہیں۔ هُدَّى لِّلُمُتَّ قِينَ الَّذِيثَ يُئُ مِنُوُنَ بِالْغَيَبِ وَيُعَيِّمُونَ الصَّلِلَّهَ وَمِرِيًّا ذَذَقَنْهُ ءُ يُنْفِيقُونَ يُنْفِيقُونَ

(البقره: ۳٬۲)

آب نے لاحظ فرایا کہ" ایمان بالغیب" اور" اقامت صلاة" بر دواوه اور اور ایکان اسلام کا اہم صمانی پر مبنی ہو سانی ہے۔ ان کے بغیر تو کسی شخص کا ایمان اور اسلام ہی متحقق نہیں ہو سکتا۔ مبنی ہے۔ ان کے بغیر تو کسی شخص کا ایمان اور اسلام ہی متحقق نہیں ہو سکتا۔ اسس لیے یہ دو شرائط تو کسی کے" صبح مسلمان" ہونے کے لیے مقدم تقییں۔ اب دہ کسی بات ان میں ہے" متقین "کے انتخاب کی تواس کے لیے صوف ایک شرط اور محلی بات ان میں ہے" متقین "کے انتخاب کی تواس کے لیے صوف ایک شرط اور علامت کا اضافہ کیا گیا ۔ و جسکتا کہ کہ فی نے ایمان با تغیب" سے کوئی شخص عطاکر دہ رزق میں سے اِنفاق کرتے ہیں) گویا" ایمان با تغیب" سے کوئی شخص وائر ہوا اور" اِنفاق فی المال "کے ذریعے حقیقت میں وہ صاحب تقوای قرار با کیا ۔ ہوا اور" اِنفاق فی المال "کے ذریعے حقیقت میں وہ صاحب تقوای قرار با کیا ۔ میں کے استحقاق فی کا بیان ہے ۔ جس کے الفاظ اس طرح " سور ہ آلی عمران" میں جنت کے استحقاق کی کا بیان ہے ۔ جس کے الفاظ اس طرح ہیں :۔

اور جنّت حب کی چرڈائی بیں آسمان اور زبین آ جائیں "منفنین "کے لیے تیار کی گئی ہے۔ بیمتقین وہ لوگ ہیں جوخوشی اور عمٰی د مہرطال ) میں را ہے خدا جوخوشی اور عمٰی د مہرطال ) میں را ہے خدا وَ جَنَّةٍ عَلَّ ضُهَا السَّمَلَٰ الْ مُنَّةِ عَلَى ضُهَا السَّمَلَٰ اللَّهُ الْمُثَّةِ مِنْ مُنْ وَالْمُثَنَّ وَالْمُثَنَّةً مِنْ مُنْ الْمُثَنَّاءِ السَّنَّدَاءِ السَّنَّدَاءِ وَالسَّنَّدَاءِ وَالسَّنَّدَاءِ وَالسَّنَّدَاءِ وَالسَّنَدَاءِ وَالسَّنَدَاءُ وَالسَّنَدَاءِ وَالسَّنَدَاءِ وَالسَّنَدَاءِ وَالسَّنَدَاءِ وَالسَّنَدَاءِ وَالسَّنَدَاءِ وَالسَّنَدَاءِ وَالسَّنَدَاءِ وَالسَّنَدَاءِ وَالْسَاءِ وَالْسَاسَاءُ وَالْسَاءُ وَالْسَاسَاءُ وَالْسَاءُ وَالْسَاسَاءُ وَالْسَاءُ وَالْسَاسَاءُ وَالْسَاسَاءُ وَالْسَاسَاءُ وَالْسَاسَاءُ وَالْس

میں انفاقِ مال کرتے ہیں۔

اس آیت کامفرم اور اسس بی بیان ہونے وائے دیگر اوصاف کی حقیقت پہلے واضح کی جا چکی ہے۔ یہاں صرف آنیا بتانا مقصو و ہے کہ خدا کے ہاں متقین کی سب سے بہلی اور ضروری خصوصیت " اِنفاق فی المال " ہے۔ اس کے بغیر قرائن اصطلاح کے مطابق تحسی بھی صاحبِ عمل کو " متنقی " قرار نہیں دیا جا سکتا۔ مصطلاح کے مطابق کسی بھی صاحبِ عمل کو " متنقی " قرار نہیں دیا جا سکتا۔ میں اس نا صدبی اکبر خ کی شان میں قرآن حکیم" الانفی " ربست زیادہ متنقی کی اصطلاح استعمال کرتا ہے۔ یہ توانی سے آئے نفیل کا صیغہ ہے۔ اس کی تعرافیت بھی اصطلاح استعمال کرتا ہے۔ پہنوٹی سے آئے نفیل کا صیغہ ہے۔ اس کی تعرافیت بھی

قرآن ہی کے الفاظ میں ملاحظ فرمائیے: ۔ وَ سَیْہُ جَنَّہُ کُھا الْهِ کَنْعِلُ وَ اور دوزخ سے نفینا بچالیا جائے گا جو اللّہ ذِی یُسُونُ فِی مسالک سب سے زیادہ متقی ہے اور یہ اللّہ ذِی یُسُونُ فِی مسالک سب سے زیادہ متقی ) وہ شخص ہے جو سب سے زیادہ متقی ) وہ شخص ہے جو

(اليل، ١٤ ، ١٨) اپنامال راهِ خدا بين خرج كرما ہے تاكه ياك وصاف ہو۔

اسس آیت نے "تعولی" کا مبالعہ بھی " اِنفاق" کے عمل ہی سے متعین کیا اور ساتھ ہی اسس کا نینجدان الفاظ میں بیان کیا گیا ہے۔

وَكَسَوُفُ بَيِنُ ضَلَى اور بَقِيبًا الله تعالیٰ السسے داختی ہو (الیل: ۲۱) جائے گا۔

بہی ہمارے موضوع کا ماحصل تفاکہ فعلِ اِنفاق رصّا کے الہی کے نصبالعین کے حصول کی ضمانت مہیّا کر تا ہے۔ بعنی جوشخص " اِنفاق فی المال" کے ذریعے زبررِ نقولی سے آراسے نہ ہوگا۔ وہ نعمتِ رضائے الہی سے بھی ضرور بہرہ ور ہوکر رہیگا۔

### <u>ْ إِنْفَاقْ تَصْدِيقِ دِينَ أُرْتِرَكِ إِنْفَاقٌ تَكْذِيبِ دِينَ ﴿</u>

بمارا مدعا برواضح كرنا تفاكه رصائد الني كينصب العين كاحصول" فعل واله سے بی ممکن ہے اور فعل احسان کی عمل اسانس اور ختیقی صورت " انفاق فی اُلمال " ج - ندكوره بالاعنوان اس امريه ولالت كرماً جهكه" الفاق في سبيل الله" دبن حق کے جملہ مقاصد کی نائیدو تصربات ہے اور انس سے انحواف، دین حق کے جمام تقام كى كمذبب وترديد - اگرير ختيقت موتو بهراس بات كتسليم كرنے بيس كوئى ما مانهيں ہوسکتا کہ فعلِ انفاق ہی حصولِ نصب العین کا واحد ذرابعہ ہے ا ورانس کے بغیر مقصد حیات، کو بانے کی کوئی صورت بھی ممکن نہیں۔ سب سے پہلے ہم الس کی شہادت دواہیں قرآنی آیات ہے بیش کرتے ہیں جن میں" نیکی" کی تصدیق اور بمكذبيب دونوں صورنوں كاموازنه كيا كياسہے ۔ بلكه اسس مواز نے سے قبل بڑھے كيمانہ ا نداز سے ہر جنس میں تضا د کا ذکر کیا گیا ہے۔ ارشا دِ باری تعالیہے: ۔ وَاللَّيْلِ إِذَا يَغْشَلَى ه وَالنَّهَارِ تَمْ بِصِرات كَى جب جِها مِلْكَاوِر إِذَا تَكَجَلَّى ( اليل: ٢٠١) تم بِصِدن كَى جب جِمَكُ أَيْظٍ -ان دوآیات میں رات اور دن کا تضا د مذکورہے اور ان کی الگ الگ علامتیس بھی ہیان کی گئی ہیں - اسی طرح انسان" کی حبس کو بھی دو مختلف انواع ہیں تقسیم کرکے بیان کیا گیا ہے: ۔ اورقسم بیرانس کی جس نے ایک نر وَمُنَاخَلُقَ الذَّكِيرَ پیدا کیا اور اس کے مقابلے میں ایک وَالْاكْتُ فَيْ (اليل ٣٠) " رات اوردن" اور" نر اور ماده" کی ندکوره بالا دومثالیس اوران کے تضادا كوصلفيراندازيس بيان كرنے كے بعداب ارشاد فرمايا كيا ،۔ بیشک نمهاری کوششیس اور حدوجهد کی سمتیس بھی اسی طرح ) مختلف اورمتفاد اِنَّ سَعْیکُمُ لَسَّنَیْ (الیل ، س )

بینی کچے لوگ اپنے عمل اور حدوجہد سے نیکی اور دین کی تصدیق کریں گےجب کم کو لوگوں کی گار کے جب کم کو لوگوں کی گار کے ایکن سوال یہ کہ کچھ لوگوں کی گئے۔ بیکن سوال یہ ہے کہ اس امرکا فیصلہ کس طرح موگا کہ کون نیکی کی تصدیق کر رہا ہے اور کون کذیب خوا دیا : ۔۔
قران نے اس امرکا دو ٹوک فیصلہ فرما دیا : ۔۔

پین سے مستحقین کو) اینا ال دیا اور اس نے (اس میں اس میں اس میں کی تصدیق کی ۔ بس ہم اس کے لیے دا حت کی منزل کا حاصل کرنا کے لیے دا حت کی منزل کا حاصل کرنا کی اسان کردیں گے اور جس نے بخل کیا ۔ بینی اِنفاق نرکیا اور احاجم ندول کی حاش میں اس میں اور احاجم ندول کی حاش میں کو جو اللها ، بیس ہم اس کے لیے جلد ہی نگی و دشواری کی منزل مہاک میں کردیں گے ۔ میں کردیں گے ۔ میں کردیں گے ۔

فَامِّا مَنُ اعْطَى وَاتَّعَلَى وَاتَّعَلَى وَاتَّعَلَى وَصَدَّقَ بِالْمُصُلِّى وَاتَّعَلَى وَاتَّعَلَى وَالْمُصُلِّى فَسَنُكُمْ لِلْمُسُلِى وَالْمَعْنُ لَى وَالْمَعْنُ لَى وَالْمَعْنُ لَى وَالْمَعْنُ لَى وَالْمُعْنُ لَى وَاللَّهُ وَاللْهُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَالْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَلِمُ اللْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللْمُوالِمُ وَاللَّهُ وَاللْ

ان أیات کی تصریح کے بعد موضوع منذکرہ کی تا بَدیم مزید کھی دلیل کی ماجت نہیں رہتی ۔ قرآنِ عکیم نے بڑے واشگاف لفظوں میں "انفاق" کو نیکی کی تصدیق اور "بخل" کو نیک کی تصدیق و تصدیق اور "بخل" کو نیک کی تصدیق و تصدیق اور "بخل" کو نیک کی تصدیق و تکذیب قرار دیے دیا ہے ۔ لہٰذا دینِ حق کی تصدیق و تکذیب کا معیار بھی لا محالہ ہی ا تعیار فرار یا ہے گا۔ یہاں یہ بہلو بھی قابلِ توجہ ہے کہ مرکورہ بالا آیات میں نرصرف انفاق کو" تصدیق صیلی " اور ترکِ انفاق کو" تکذیب گا

قرار دیا گیاہے بکہ یہ بھی داختے کر دیا گیاہے کہ جوشخص بھی فعلِ انفاق " اپناکے گا ۔
اسس کے بیے اس کی منزل اور نصب العین کا مصول نہا بیت، آسان کر دیا جا گا اور اس کے بیے اس کی منزل اور نصب کر انفاق بعنی مُخل اور از کا زِ دولت کے داست برگا مزن ہوگا اس کے بیے منزل من کا مصول دُشوار کر دیا جائے گا۔ اسس داستے برگا مزن ہوگا اس کے بیے منزل من کا مصول دُشوار کر دیا جائے گا۔ اسس فرا نی فیصلے بین کئی کے بیے کی قیم کا کوئی استنتیٰ یا رعا بیت روا نہیں رکھی گئی یہا و وافظ بڑے معنی نیز استنعال ہوئے ہیں : ۔

مَنْ ثَبَ حِلَ وَاسَّنَعُتْ عَلَى اللهِ اللهِ وَمَرُول كَى ضرورياً ( اليل : ۸ ) سے بے نیاز اور بے پرواہ رہا۔

" بخل" سے مرا د اپنے سرما ہر و دولت کوخرج نہ کرنا ہے۔ یہ" انفاق" کی متضا حالت ہے جواز کاز اور اکتنا زی تمام صورتوں کومحیط ہے اور" استغار" سے یهاں مراد معانتہ ہے کے حاجتمند طبقے کی معاشی ضروریات سے صرفِ نظر کرنا ہے۔ الس بیں ایک خاص نفطر نظر کی طرف نشاندہی کی گئی ہے اور وہ یہ کہ بعض لوگ بہسمجھتے ہیں کہ اگرمعا شرہے میں کچھ لوگ معاشی تعطّل کا شکار ہوں اور ان کی يه حاجتمندي اوراضطراري حالت انهبي ضمير فروشي مصلحت كوشي اورعصمت فروشنی تک مجبورکررہی ہو تریہ ان کی اپنی لا دبنیت اور بیے ضمیری ہے۔ایس کے ذمرداروہ خود ہیں یا معاشرہ ہے۔ ہمارے او پرکوئی زمرداری ان کے معاملے میں عائد ننہیں ہوتی۔ وہ لوگ ان کو اسی حالت میں چھوڑ کر اپنی ڈینداری اور پارسانی کے تحقظ میں مصروف رہنا چاہتے ہیں ۔ قرآن ابیسے نام نهاد دینداوں اور پارساؤل کوجمنجمور تھنجمور کرکہ رہا ہے کہ جوشخص اپنی ذات اور انفرادی نیکیوں کے گنبد میں محصور رہ کرمعا نثرے سے دیگر براٹیان حال اوگوں کے معاشی تعطل كورفع كرنے كى كوئى كوئسش نهيں كرما بلكه انهيس اينضال بير جيوالي كرمستغني

ا دربے نیاز" رہنا چاہتا ہے ۔۔۔ وہ جان سے کہ اس کا عمل نیکی اور دین کی تصدیق نہیں بلکہ تکذیب ہے۔ رضائے اللی کا نصب العین اس طرح مصل نہیں ہوگا بکدرضائے المی کا نصب العین ذاتی نیکیوں کے علاوہ اپنے وسائل كوخلقِ خدا كى خدمت ا در بهنترى ميں كُماً دينے سے نصيب ہوگا۔ فرآن كا وعدہ ؟ : ـ فسَتُنكِسَتِن واحت كمنزل کویانا بہت جلد آسان کردیں گے۔ (اليل: ١٠)

### موضوع متذكره كاسورة الماعون سياستدلال

ج*ىياكە ہم پىلے وض كر حكيے ہيں كەحقىقت بين" اِ*نفاق فى المال<sup>،</sup> ہى تصديق <sup>و</sup> " كذبب دين كا معيار الميا زهے -" سورة الماعون" كا پورامضمون اسى امركى مائيدى شها دن فرام كرة ج - ارشاد بارى تعالى ج : -

کیا آب نے وہ شخص دیکھاہے جون اَدُءَ يُتَ الَّذِئ يُكَذِّبُ كو جيلانا ہے العنى دين سے كفر كرماہے) بِالدِّينُ ٥ فَسَذَالِكَ الَّذِي یں (جان لیجئے کہ) یہ دہی شخص ہے يَدُ عُ الْبَيْتِيْءَ ٥ وَلَا يكشِّضٌ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِينَ ٥ بوتنيمول كودهك ويتاب ربيعني ان فَوَيُلُ لِلْمُصَلِيْنَ ٥ تفرت كرناب اور انهبى اليفة قريب نہیں آنے دیتا) اور سکیتوں ( معنی الَّـذِيْنَ هُـُعُ عَنْ صَلَى تِهِمُ محتاجوں اور صرورت مندوں) کو منہ نو د سَاهُونَ ٥ الَّذِينَ هُ عَرْ کھانا دیتا نہ دوسروں کو اسس کی عملی يُرَاءُونَ ٥ وَيَمْنَعُونَ : زغیب دیتا ہے ( گویا ان کی معاشی ضرفریا الْمَدَاعُون ٥ سے بالکل بے نیا زرمیا ہے اور ان کے

(الماعول )

آفتصادی تعطل کو دُورکرنے کی کوشِش نہیں کرتا ہیں تباہی وہلاکت یا دوزج کا ا ذبیت ناک درجہہاں نمازیوں کے بیج اپنی نماز (ک روح) کوفرانوش کیے بیٹے ہیں۔ بیزمازی) ایسے لوگ ہیں جمعن دکھلاوا ربینی دیاکاری) کرتے ہیں اور (اان کی دہنی کا یہ عالم ہے کہ) وہ گھرکے برتنے کی چیزو<sup>ل</sup> سے جی دور رول کوفائدہ نہیں اٹھانے دیتے سے جی دور رول کوفائدہ نہیں اٹھانے دیتے

آپ نے مذکورہ بالا سورت کامضمون اوّل سے آخریک طاحظ فرمالیا۔ اس بی اور یہ کے جھٹلانے والول" کی اصل بیجان بیان کی گئی ہے۔ یوں نو برقتمتی سے ہمار سے معانشر سے کے اکثر لوگ اور یا مخصوص مذہبی لیڈر ایک دوسر سے کو با عام گذرگار مسلمانوں کو " کمنز ب بالدین " بعنی دین کو جھٹلانے والا اور دین سے کفر کرنے والا قرار دیتے ہی رہتے ہیں لیکن اس سورت سے فرریعے " کمذیبِ دین " کا قرآنی معیار مجھی جان لیجئے کہ وہ کیا ہے ؟

قرآن سوالیہ اندازین اپنی بات کا آغاز کررہا ہے کہ کیا آپ نے دین کو سے مقالا نے والئے سے دین کو جھٹلا نے والئے سے دین کو حصلا نے والے کون لوگ ہیں ؛ بچرخود ہی اسس کا جواب دیناہے ۔ یہاں تصدیق دین اور کمذیر دین کے معیا رہے طور پر کئی مسلک یا اعتقاد کی بات نہیں کی گئی ۔ توجیدا ورشرک دین کے معیا رہے طور پر کئی مسلک یا اعتقاد کی بات نہیں کی گئی ۔ توجیدا ورشرک کے مسائل کا بیان نہیں کیا گیا ۔ کیونکہ عقائم صحیحہ تو ہر سلمان کے بیاے شرط اولین ہیں۔ یہاں بات ہورہی ہے ان لوگوں کی جرمسلمان ہیں ۔ عقیدة کا فریا ملحد و مشرک نہیں۔ بلکہ نمازی بھی ہیں ۔ فرائن یہ واضح کرنا چا ہمتا ہے کہ مسلمانوں اور دین تی کے مام نما

علم داردں میں بھی" دین کو جھٹلا نے والے" موجود ہیں اور وہ کون ہیں ؟ ان کی علامات کے طور بر فران نے بقیہ آیات بیان کی ہیں -

• فَذَالِكَ الَّذِئ يَدُعُ الْبَيْرِيمُ

یہ وہ لوگ ہیں جو معافترے سے بے سہا دا میٹیموں سے نفرت کرتے ہیں۔
ان کی بھبلائی اور ہمدر دی و بہی خواہی کی کوئی ترطب ان کے دلوں ہیں موجود
نہیں ہوتی۔ " دھکے دینے "کا مطلب یہ ہے کہ انھیں اپنے " محت کے انعلق " بینی
معافر نی حیثیت کے برا بر ترجھتے ہوئے خودے دُور دیکھتے ہیں۔ ان سے لا تعلق ،
یہگا گئی اور کہ ونخوت کا سلوک کرتے ہیں بلکہ انھیبی معافترے پر لوجھ تصور کرتے
ہیں۔ اس ایت کے ذریعے فرآن نے ایک مخصوص ذہنیت کی نشاندہی کی جونام نہا د" بڑے لوگوں ہیں فراوانی کے ساتھ یائی جاتی ہے۔

• وَلَا يَحُصُّ عَلَىٰ طَعَامِ الْمُسْكِيْنِ

وَفِي ٱمْعَالِهِمْ حَفِّى

ادران کی ضرصیت بیہ ہے کہ وہ حاجی تندول اور مسکینوں کی معاشی کفالت کونے
کے لیے نہ خود نیا رہوتے ہیں اور نہ اس کے لیے دو سرول کو بیار کرتے ہیں - لیعنی
ان ضرورت مندول کو معاشی تعطل سے نجات دلانے کے لیے" اِنفاق فی المال"
نہیں کرتے ۔" وکلا بھی ہوتا کہ معاشر ہے کے اہل خورہ ہے کہ ان کی جدوجہ مدکا
رفرخ مجھی بھی بیر نہیں ہوتا کہ معاشر ہے کے اہل خروت افراد کا رویہ عزیب اور بھمارا
لوگوں کی نسبت بدلاجائے۔" ترغیب دلانے" سے مرادیہ ہے کہ اہنے قول فیمل
اورسعی دکاوٹ سے دورے لوگوں کو اس امرکا قائل کیا جائے کہ ہمارے مال ودو
میں صرف ہمارا ہی نہیں بلکہ معاشر ہے کے دیگر ستی افراد کا بھی حق ہے ۔ جیسے
میں صرف ہمارا ہی نہیں بلکہ معاشر ہے کے دیگر ستی افراد کا بھی حق ہے ۔ جیسے
قرائن حکیم میں خدکور ہے : -

اوران کے مال و دولت میں محتاجوں

لِلسَّاعِلِ وَالْمُحُرُّومِ (الذارات، اللهِ الدرم ومول كالمجى) عقب جس چیز کو قرآن ایجابی اور وجوبی طور پر"حق" سے تعبیر کررہا ہے۔ ونیاکی کوئی طاقت اسے غیرضروری یامحض نفل واستحباب قرار دے کر اس کی ایمیت کم نہیں كرسكتى \_" حن" است كنتے ہيں جس كا اداكيا جانا ہرصورت بيں صروري ہو۔ اگر فينے والارضا ورغبت سے کسی کاحق ا دا نہ کرہے تو حقدار اپناحق جبراً بھی ہے سکتا ہے ۔ ىبكن اس ك صورت بھى با ضا بطر ہوگى ، بيەضا بطر پنيس - حق بهرمِال حق ہر ماہيے كونى ما ن يا نه ما ن ا د اكس يا نه كري، اس سے اس كى حقيقت متا تر نهيں بہرسكتى اورندائس طرح فانون محسى حقدار كوائس كي حق مص فروان سكتاب -اكر تجي لوگ اپنی مجبور روں اور معذور ہوں کی بنار پر جا کز طریقے سے اپنی صرور بات کے كفيل نه ہرسكيس نوان كى معاشى كفالت كا انتظام ان كا معاشرتى حق ہے ۔ جو اہلِّ وت کے ذمعے فرض اور لازم ہے۔ اگروہ اپنا فرض ا دا کریں تو اسس میں کھی کا کوئی احسان نهبين ہوگا باكمة حفدار كوائس كاحق حهيا كباجا رام ہوگا۔ مل اگران كا معاشرتی مفام ملبند كرنے كے ليے ان بر زائدا زصرورت كچھ خرج كيا جائے تربه" فعلِ احسان" ہوگا۔ج انسان کو" انسانِ مرتصنی" کے مقام پر فائز کردینا ہے۔

گویا جولوگ نرا پنے اندر ایسا واعیہ اور عمل رکھنتے ہیں اور نہ ہی اپنی تحریک ہے د وسروں کو خو دعز ضانہ اور مفاد برست نانہ رویتے سے ہٹانے ہیں ملکہ مسکینوں اور سفید ہو محتاجر ل کواسی مجبوری کی حالت میں گرفنار د کمچھ کر ہے نبازی سے اپنا وقت گزار رہے ہیں۔ یہی وہ لوگ ہیں جودین کو جھٹلاتے والے ہیں۔ خواہ وہ بزعم خولیش کتنے ہی

دين داربنت بھري ـ

• فَوَيُلُ لِلْمُصَلِّينَ ٥ الَّذِينَ هُ مُوعَنَ صَلُوبِهِ حَ سَاهُوْنَ ٥ الْكَذِيْنَ هُمُ مُرِيْرًا عُوْنَ \_\_\_\_يها وَرَان نے

" أَكُمْ صَلِيَّانُ " كَى اصطلاح استعال كرك ابك اور عفده حل كرديا - وه يه كه مكذبب دين ربيني دين كر جيسلان ) كا فعل ظا مرى عبا دات كم النزام ك باوجرد بھی ہوسکنا ہے۔ برعبین ممکن سبے کہ کچھ لوگ نماز وغیرہ کا امتمام بھی کرنے ہوں۔ ببكن اس كے باوجودان كا طرز عمل دين حق كر حصلات كے مترادت بر قرآن عکیماس امرکی وضاحت بڑسے زور دار الفاظ میں کر رہاہے \_\_\_ کہ نیا ہی اور بلاکت یا عذاب آخرت کے حقدار ہیں۔ وہ لوگ جو نماز تو پڑھنے ہیں لیکن ماز کی رُوح ان کے عمل ہیں بنہیں ہوتی ۔ بعنی روح نماز کو فراموٹش کیے۔ ہوئے بير-اكراس جكم" هشمُ عَنْ حَسَلُق فِيهِ مِنْ اللهُ وَاللهِ اللهِ مِنْ اللهُ وَاللهِ اللهِ اللهِ اللهِ معنیٰ ہونا کہ دہ نماز با قاعدگی سے نہیں بڑھتے یا نماز کو زک کیے ہوئے ہی۔ توا یسے ہوگوں کو فراًن تحبھی بھی" المُصلّبن" بعنی نمازی کی اصطلاح ہے نعبیر زکرتا۔ قرآن کا ان توگوں کے حق میں" نمازی" کا لقب استعمال کرنا ا*سس* حفینفت کوصراحت کےسائفہ واضح کر رہاہے کہ ورٌ فرس صلوق '' توا داکر نے بیں كيونكة اركِ صلوة كوفران مصلى و نهين كدسكنا - اسي طرح اگر كوئي شخص بالالتزام یعنی با قاعد گی سے نماز نہ بڑھنا ہو نوا سے مجی قرآن المصلّین " (نمازیوں ) کے زمرے میں تنامل منبی كرسكتا ورئيم ايسے توكوں كو" سَا هُونَ عَنِ الصَّلُوة " (نماز کو بھو ہے ہوئے) تھی نہیں کہا جا سکتا۔

" سَدَاهُ وْ نَ عَنِ الصَّلِدِة "كاصطلاح تقاضاكر فى جه كم نمازكو كليتٌ فراموشش كرديا كميا بهور

ا ور " المدمحسلين " ك اصطلاح اسس بات كا تفاضاكرتى ہے كه وه لوگ نماز پڑھنے ہوں۔

للذا" المصلين" اور" سُاهُونَ عَنِ الصَّلاة " دونوں كا اكتفا ہونا

سوائے اس کے اور کسی صورت میں صیح تنیں ہوسکتا کروہ ایسے لوگ ہیں جو نماز نزیڑھتے ہیں گرانس کے باوجود نماز کوفراموٹش کیے ہوئے ہیں''۔ انس سے به تأبن مواكه نمازيره كريمي نماز كو محبلابا جاسكنا بهه" و اوربه اسس طرح ممكن ب کہ نماز تو بڑھی جاتے ںبین نماز کی اصل روح کو نظرا نداز کر دیا جائے۔ الفا نِط فراً نی بھی اسی مفہوم کی نائیدکرنے ہیں: ۔

ٱلْمُتَسِلِينَ ٥ الْكَذِينَ هُوً تَنْ اللَّهُ مُن اللَّهُ عَالِيكُ مَازِيرِن كَ يِك عَنْ صَلَى نِهِدَ سَاهُون بِ عَمَا اللهُون بِ عِمَا يَى مَازُون (كى روح) كو كَفُوك ہوکے ہیں۔

( الماعون: ۲٬۵)

انس کامفصدیہ ہے کہ او وہ لوگ نماز تو پڑھتے ہیں لیکن نمازان سے ج*ں چیز اور طرز عمل کا نفاضا کرتی ہے اس کو کلین*ۃ کیس بیشت والے ہوئے ہیں۔ اسی کوروح صلاة کا فرامبش کرنا کہتے ہیں اوراسی وجے سے ان کی نمازیں بارگاہ ایز دی بیں محض ربا کاری اور د کھلا وا فرار ہاگئی ہیں۔

روح نمساز کیاہے ؟

سوال بہے کہ آخروہ روح نماز کیا ہے جے فراموٹش کرے پڑھی جانے ال تمام نمازیں ضراکے نزدیک ریا کاری بن جاتی ہیں اور بجائے تھبلائی یا نواب کے آخرت میں ا ذہبت ماک عذاب یا نباہی وبربا دی کا باعث بن جاتی ہیں ؟

الس رُّه ج نماز کوفرامولش کرنے کا ذکرفزان اسی مورت ہیں پہلے ہی واضح كريكا ہے" فَ ذَا لِكَ الَّاذِى بِدُعٌ الْبَ بَيْعِرَ ٥ كَا يَحْتَنُّ عَلَىٰ طَعَامِ الْمِسْكِيْنِ " يعنى الرُّلوك نمازيُّ هكريَّجين كهم في ابنا فرص بندگ اور تفاضائے دين پر راكرديا - درآن حاليكه وه اپنے معالتر کے صرورت مندول اور ہے سہارا لوگوں کی معاشی پراٹیا نیوں کی کوئی پروا ہ نہ کریں

اورند انھیں ابتلاری افیتوں سے سجات دلانے کی کوشیش کریں۔ قرآن ان وگوں کو لاکاد کرکہ رہا ہے ۔ سرکہ اسس طرح فریفیئر بندگی اور تھا ضائے دین پررا نہیں ہوسکتا۔ ایساطرزِ عمل ضدا کے نزدیک ' دین کی گذیب ' ہے ۔ ایسی نمازیں دکھلا وا اور ریا کاری ہیں اور یہ ریا کارانہ عبا دان جنت کا نہیں دوزخ کا باعث ہوں گی ۔ ا

خدا کی ذان نمهاری نمازوں اور دیمرعیا دات کی محتاج نہیں اور نہیں عبا دات مغصره یا لنّذات بین - نماز هر با کونی اور عبا دن وه اسی بید فرض کی جاتی ہے کہ دہ کسی اور اعلیٰ مفصد اور نصب العبین کے حصول کا ذریعہ بنے اگرمفصد نظرا نداز ہوجائے اور ذریعہ بجائے خودمفصود ومطلوب قرار ماجاتے تواسس ذریعے کی اپنی افا دیت بھی حتم ہوجاتی ہے ۔ جیسے دولت انسانی زندگی بین حصول اسائش کا ذربعہدے۔ اگرمفصد اسائش بیٹیں نظرنہ رہے اور دولت بجائے خودمقصد بن جائے تراسے" مجنیل" کہیں گے اور ایبی دولن بخبل کے لیے کئی ا فا دبیت ومنفعت کا باعث نہ رہے گی۔ بلکہ اس شخص کے لیے اہبی دولت کا وجود مجھی عذاب بن جائے گا۔ اسی طرح نماز اور د گیرعبا دات کامقصد بیہے کہ ان کے ذریعے انسانی طرزعمل میں انفلاب آئے۔ انسان حب رب کے سامنے سربیجود ہوکر اسس کی خالقیت و مالکیت اور اپنی غلامی و بندگی کا اعتزاف کرر ما ہے - اسے جاہیئے کماب اس کی مخلوق کی خد<sup>ت</sup> کرے اور اسی کے حکم اور رضا کی خاطر اسس کے پریشان حال بندوں کو آسودگی ا ورا سائش جہا کرنے کے لئے خود کو و نُھنے کر دے بعنی کہ اپنے وسائل ولت بھی سب سے پہلے خلقِ خدا کی معاننی صرور بات پر خرجے کرہے۔ در دمندی ور نفع بخشی کے اسی طرز عمل کا نام" عین ایمان اور روح نماز" ہے ۔جس کا

ذكر" نيكى كى تعرليب يى قرآن كي والمه سي يديدي كيا جا جاكا بد

اورنیکی بیر ہے کہ انسان اللیہ برایمان لائے ۔۔ اور اسس کی محبّت بیں اپنیا مال و دولت مستحق رشتہ داروں بینیموں مسلینوں مسافروں مختاجوں بینیموں مسلینوں مسافروں مختاجوں اور غلامی کی زنجیروں بیں حکر اسے ہوئے لوگوں بیر حکر اسے ہوئے لوگوں بیر خرج کر دیے۔

وَانْكِنَّ الْهِ مَنَ مَنَ الْمَالَ الْمَنْ دِاللهِ — وَانْ الْمَالَ الْمَالَ عَلَى عَلَى الْمَالَ عَلَى الْمَسَلَى كِينَ عَلَى الْمَسَلَى كِينَ عَلَى الْمَسَلَى كِينَ السَّيَ حِيلَ مَا السَّامِ لِينَ السَّيِ حِلْ مَا السَّامِ لِينَ السَّيِ حِلْ مَا السَّامِ لِينَ السَّيِ حِلْ مَا السَّامِ لِينَ السَّيِ حَلْ السَّامِ لِينَ السَّيِ حِلْ مَا السَّامِ لِينَ السَّيِ حِلْ مَا السَّامِ لِينَ السَّيْ حِلْ مَا السَّامِ لِينَ السَّيِ حَلْ السَّامِ السَّامِ اللَّهِ الْمَالِينَ السَّيْ حَلَى السَّامِ السَّامِ اللَّهِ السَّامِ عَلَى السَّامِ السَّامِ السَّامِ اللَّهُ الْمَالِينَ السَّامِ السَلَّى السَّامِ السَلَامِ السَّامِ السَّامِ السَّامِ السَّامِ السَلَّى السَلَامِ السَّامِ السَّامِ السَلَامِ السَّامِ السَلَّى السَلَامِ السَلْمُ السَلَامِ السَّامِ السَلْمُ السَلْمُ السَلَامِ السَلَامِ السَلْمُ السَلَامِ السَلَامِ السَلَامِ السَلْمُ السَلَامِ السَلَامِ السَلْمُ السَلَامِ السَلْمُ السَلَامِ السَ

کی خاطراس کے پرنٹیان حال بندوں سے عملی ہمدردی اور بہی خواہی کی خطاہر اس کے پرنٹیان حال بندوں سے عملی ہمدردی اور بہی خواہی کی مظاہر کرنا ہے۔ اگر دل میں انسا نبت کا یہ درد اور جذبۂ خدمت نہ ہمو بلکہ اس کے برعکس زندگی کا طرزِ عمل خود عرضا نہ ' مفاد برسہ نا نہ اور بہیما نہ ہمو تو کوئی عباد کی عبادت نہیں اور نہ کوئی نماز ' نماز ہے ۔ سب دکھلاوا ہے اور دیا کاری ہے ' جو انسان کو بجائے خدا کے قربیب کرنے کے ' جہنٹم کا ایندھن بنا دھے کا برائی دیا دے کا بندھن بنا دھے کا برائی کی دیا ہے کا بندھن بنا دھے کا برائی کی دیا ہے کہ دیا ہے کہ میں میں ایک علی ہے کا بندھن بنا دھے کا برائی کی دیا ہے کہ دیا کہ دیا

نمازی روح اور دبنِ نبوی صلی الله علیه و کم کی اصل بهی ہے کہ مجتنب اللی بیں بندگانِ خداکی ہر ممکن خدمت کی جائے۔معا منر ہے کے بے سہارا اور مختاج لوگوں کی خدمت و کفالت در حقیقت رضائے اللی اور قربِ اللی کا باعث ہے اور بہی مقصودِ صلوۃ ہے۔

حضورعلیه السلام نے حضرت عاکشتر ض سے فرط یا : ۔

ا سے عائشہ اِ کسی بھی محناج اور ضرور نمند کو ما بوسس نہ کر خواہ کھجورک محصلی ہی کبوں نہ دیے سکو۔ مزید ہے کہ

ياعائشة لا تَكُردَى المسكين ولو لبشق تمرة باعائشة احديق المساكين

وقتریسه مرفان الله بقتریک بوم القسلیمن (ترنزی)

نوریب اور محتاج لوگوں سے مجتن کیا کروا وران سے قرببت حاصل کیا کرو۔ بیٹنک رائس کے صلیمیں) انٹرنھالی روز فیامت تمہیں اسپنے فرستی نوازیں گے۔

السماعی علی الا ده لخه واست کرنے ہیں یعنورعلیہ السلام سنے فرمایا : السماعی علی الا ده لخه والمساکین بیوه عورتوں ا در محتاجوں کی خدمت و
کالم جا هدین فی سبیل الله
اوکا آندی بیصسی م النہ سا د کرنے والوں کے برا برہے یا اسس
ویف و ماللیسل بیکوکارکے برا برہے یور عربیم وال

ربخاری وسلم ) دوزسے رکھے اور ساری راہت عباد کر سے سہل بن سعد اور ابہت کرتے ہیں کہ حضور علیہ السلام سنے فرفایا :امنا و کا ف ل المستقیع فی ہیں اور بنیم کی کفالت کرنے والاجت المساد کا ف ل المستقیع فی اور بنیم کی کفالت کرنے والاجت المحت نے والاجت نے والاجت نے والاجت نے جانے ہوں سے جیسے برد

بالعابعديلي السباحية انتكابال - آب نے انگشت شماد والوسطنی اصبح بخاری ) اور درمیانی انتخل سے اشارہ فرمایا -

قرآنِ مجید میں ایک اور منفام بر سورة ما عون کی تعلیم کو اسس طرح دہارا!
 کیا ہے: ۔۔

(الشرنعالیٰ کے مقبول بند سے دہ ہیں) جواسس کی محبّت ہیں مخنا جول تیموں اور اسپروں کو کھانا کھلاتے ہیں۔ وَيُطُعِهُ فَنَ الطَّعَا إِمَرَ عَلَىٰ حُرِّتِهِ مِسْكِينُنَّا قَكَيْمُاً عَلَىٰ حُرِّتِهِ مِسْكِينُنَّا قَكَيْمُاً قَدَاسِ بَيْراً (السَّرَع)

### اصل دینداری کی قرآنی نجیی<sub>ر</sub>

جس طرح او پر ببان ہو جیکا ہے کہ روئے نماز در تفیقت وہ جذبہ اور طرزِ عمل ہے جومعا نترے کے بے سہارا صرورت مندا ور براتیان حال لوگوں کی زندگی سنوار نے سے عبارت ہو۔ بہی عمل اصلِ دبن ہے۔

ا- قرآنِ عَلَيم مِن ارشادِ بارى تعاليے: ـ

كباآب جانت بين كه كھاڻي داعمال حَااَدُ دَاكَ حَاالُعَ شَاالُعَ صَارَدُهُ صالحه كابجالانا بإصبحح معنوں ميرد بني فَكُ لَ قَبَةٍ ٥ اَوُ إِطْعَامٌ فِي يُورِم فِي مَسْعَنَ بَدٍّ هُ منقت کرنا) کیا ہے؟ بیکسی کو زنجیر يَّنِيمًا ذَا مَقْرَبَةٍ هُ غلامی ہے ازاد کرانا ہے یا کسی کو آؤهِ شَكِيتُنَّا ذَا مَنْتَرَبَةٍ ٥ بھوک والے دن کھانا کھلاناہے البخی ثُمَّرَ كَانَ مِنَ اللَّذِينَ تحبى كوففروا فلانسس كى حالت سے نجا دلاکرانس کی معیشت سنوارنا ہے) خ<sup>ا</sup>ہ المَنْقُا فَقَاصَوْا جِالصَّهِ کوئی قراببت دارتیم مهو یا خاک<sup>رش</sup>ین وَتَوَاصَوُابِالْمَنْ حَمَدَةِه أُولَيْ أَصْلِحُكِ الْمَيْحَالَكِيْمَ نَاتِحِهُ وَالْمِيْحَالِمُ يَعْمَ نَاتِحٍ \* أَوْلِيْحِهُ فَالْمِيْحَالَ مسكين، نب ده شخص احب وورول وَالَّذِينَ كَفَنَّ وَا بَايَاتِنَا كى معيشت سنوار نے بيں اسقد رمشفن هُ عُراَحُعِكِ الْمُسَدُّكُمُ لَهُ مُ کی) الی ایمان میں سے ہوگا جہوں کے آبین می صبر و کھل کی ہدائنیں کیں اور بالممى مؤدت ورحمت كى ماكبدا وربر ماؤ (البلد) ۱۱:۱۳) کیا۔ ( لہٰذا) یہی لوگ دائی*ں طر*ف وا د اصل دیندار ا ورحنتی ہیں ا ورج <sup>پوگول</sup>

نے ہماری (ان) ہرایات سے انحرات

کیا ، وہ بائیں طرت والے دیعنی بے ین اور جبتمی) ہیں۔

ندکوره بالا آبات نے "اکھ نقب ہے" (دین تی کی بیروی کا وہ اصل ماستہ جو شہادت گر اُلفت ہے) کے عنوان سے جس عمل کا ذکر کباہے وہ صرف اور صرف صرورت مندوں اور محتا ہوں کے معاشی ا تبلار و تعطل کو دُور کر کے انہیں زندگی بس اسودگی و اسائٹ مہیا کرنا ہے تا کہ وہ ا زادی سے سائتھ اپنی نخلیفی جد وجہ کری رکھ سے سائتھ اپنی نخلیفی جد وجہ کری رکھ سے سائتھ اپنی نخلیفی جد وجہ کری رکھ سے سے ۔ بالاخراس عمل کو تنہ طوا بیان قرار دے کر صبر و تحمل اور باہمی موّدت و رحمت کی تلقین کی تھی ہے اور ایسے لوگوں کو" اصل دیندار اور صبّتی " قرار دیا کیا ہے ۔ جب کہ اس طرز عمل اور ہرایا ہے ربّانی سے انکار وانحواف کرنے والوں کو لادبن اور جہتمی قرار دیا گیا ہے ۔

یہ ہے" اصل دینداری کی قرآنی تعبیر" حب کو ہم نے اپنے مزعوم مفادآ کی خاطر محصٰ نفلی نیکی اور فعلِ ستحب سے کھاتے میں ڈال کر حفائق قرآنی سے صردنی نظر کر لیا ہے۔

الم اسى طرح قوم نمودك نباسى و بلاكت كابيان كرتے ہوئے قرآنِ مجبب "سورة الماعون" كے مضمون كو پيرومبرا تاہے يحبس سے" ہے دينى "كے قرآنى تصوّر كا اندازہ ہوتاہے ۔ ارشادِ بارى تعالى ہے: ۔

ہرگز نہیں ۔ بلکہ اسس لیے کہ نم متیموں (بعنی ہے سہارا لوگوں) کی عزشت نہیں کرتے ۔ آبس میں مختاجوں اورضرور رمندں کو کھا فا کھلانے کی ترعیہ یہ بہیں فینے ربعنی ان کومعاشی تعطّل سے سنجانت لئے كُلَّ مَلُ لَآنَكُ مِمْوَنَ الْبَدِيْمَ ه وَلَا تَكْفَنُونَ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِيْنِ ه وَتَاكُلُونَ عَلَى طَعَامِ الْمِسْكِيْنِ ه وَتَاكُلُونَ النَّرُاثَ اكْلُونَ النَّرُاثَ اكْلُونَ الْسَمَالَ حُنبًا هَ الْوَتُحِبُّونَ الْسَمَالَ حُنبًا کی کوئی انفرادی با اجتماعی کوسشوش تنهی کرننے اور (تمهاری اپنی خود عرضی اور مفاد برستی کا بیھال ہے کہ) میرائے کا مال مہب مہب کھانے ہوا ور مال و دولت سے بے بیاد مجتن رکھتے ہو۔

(الفجر: ۱۰-۲۰)

کةا

ان آبات کے بعد بیفر مایا گیا کہ ایسے لوگ جہتم کے سخت عذاب بس مُنبَلا ہول گے۔ فران نے صراحت کے سابھ اس طرزِ عمل کوسبے دینی اور قوم ثمود کی تباہی کا باعث قرار دیاہیے۔

• وَيَمْنَعُونَ الْمَاعُونَ - سورهَ ماعون مين" دبن كوجوتلا والول"كى آخرى علامت يربيان كى تحتى بدكران كى دسيسدكارى كابرعالم بيكروه گھرکے برتنے کی عمولی جیزیں تھی اپنی ذات کے روک رکھتے ہیں۔ان سے استفادہ د استعال میں دوسروں کونٹریب تہیں ہونے دینے۔ یہال عام نفع محتی اور فیفن کانی كانصرّرا بنے منتها ئے كمال كو يہنج كيا۔ قرآن نے انسانی بہيود اور مفا دِعامہ كا وہ د بنی ضابطه مهبا کباہے کہ اشتراکیت سمیت دنیا کا کوئی اور نظام معیشت ایس کی گرد کو بھی نہیں بہنچ سکتا۔ اشتراکیت توصرت" ذرائع بیدا وار" کومشتر کہ عوامی افادسی کی چیز بنانا جامتی ہے اور جہال کک ذاتی استعمال کی چیزوں یعنی " البائے صرف" كا تعلق ہے۔ ان بين ہر مالك كومكمل أزا دى اور تغير منزوط د غير محدود تصرّف كاحق ديني سيت وليكن اسلام" تصوّر انفاق" كي صورت بيردين كا جو وجوبي ضابط معطاكر ماسيه - الس مين" انتيائي صرف" بعني كهرك استعال كى چيزول ميں بھى د دسردل كو حقّ انتفاع ديتا ہے۔ كوئى مالك ان اثيار كى ملكت بھی اس طرح عیرمحدو دا درغیرمشروط نہیں رکھ سکتا کہ دوسروں کی صرور سے

اوجود انہیں ان سے محروم رکھا جاسکے ۔ بلکہ ایسا طرفِ عمل قرآن کے واضح اعلان کے مطابق '' تکڈیپ وین ہے۔ جسے سا دہ لفظوں میں اسلام کے ساتھ کھنے۔ کہا جاسکتا ہے۔

ندکورہ بالا دلائل وشوا مرکے مطابی اس امرکوتسیم کرنے میں کوئی تا ما ہائی نہیں رہنا چاہئیے کہ" انفاق نی المال" ہی حقیقت ہیں تصدیق دین اور اسکا ترک کر میب وین ہے۔ المڈانعلِ احسان کی ودصورت جررضائے اللی کے لیے "کمک کرمیب وین ہے۔ المڈانعلِ احسان کی ودصورت جررضائے اللی کے لیے "عمل اساس" کا درجہ رکھتی ہے۔ "انفاق فی المال" ہی قرار باتی ہے۔

عملِ انفاق ہی حصولِ رضائے الہی کی تعنیقی اساسی

اس الل اورنا فابلِ ترديد حقيقت كوفران ندايك ثناندارتمثيل كے للھ بيان كياہے۔

۱- ارشادِ باری تعالیٰ ہے: -مَنْكُ الَّذِيْنَ كُينُفِظُونَكُ جولوگ اِنفا*ق کرتے* ہیں (بعنی ایبا آصُوَا لَهَسْءُ ابْتِغَاءَ مَرَضَاتِ مال دوسروں برخرج کرنے ہیں فدا اللهِ وَتَشَبِّينًا مِسْرَ كى رضا جامننے ہوتے اور اپنے دلول ٱنُفْسِيهِ مِرْكَمَتَلَ جَنَّادٍ كَوَبُوهُ کومطمئن رکھتنے ہوئے' ان کی مثال آصَابَهَا وَإِبِلَّ حَسَا نَنَتُ ابسے ہے جلیے ایک ماغ اوسنیائی پر أُكِيُكُا ضِعُفَ يَبْنِ ہوا ور اکس بر زور دار بارسش ہو تو فَإِنَّ لَّمَ بَيْصِيتُهَا وَإِبِلَّ فَطَلَّاهُمْ وه دوگنا تيبل لا ټاسيمه ا در اگراس بېر وَاللَّهُ مِبِهَا تَعَهُدُ لُوْنَ زوردار بارسش نربھی ہوتنب بھی اس بَصِبْ يَقُ (ابقرة: ٢٧٥) کے لیے اوس (کھیل لائے کو) کا تی ہولی

مِهِ اور الله تعالى تمها رسے اعمال وم كھ د کلے ہے۔

اس آیت نے موضوع متذکرہ کی صحت و حقانیت پر مزید مہر تصدیق نبت کردی ہے۔ معائے آیت یہ ہے کہ جس طرح مرطوب آب وہوا کے کئی علانے میں اونچائی پر واقع باغ ، بارسش ہو بانہ ہو، ہرحال میں پھل دیتا ہے۔ اسىطرح" انفاق فى المال" تقور لا ابو يازياده برصورت بين رصاب اللي كا بيل لا أنا ہے۔ رضائے اللی كے حصول كى حتى ضما ست جس اندازسے عمل انفاق" کے نتیجے ہیں بیان کی گئی ہے بھی اور عمل کے نتیجے ہیں نہیں کی گئی۔ اس تمثیل کے ذریعے دراصل میرواضح کیا گیا ہے کہ بیمکن ہی ہنیں کہ کو کی شخص رضائے النی کی خاطر" انعاق" کرے اور اسے بالبقین رضائے اللی کا تمر نصيب مو - كوبا" إنفاق في المال" اور" رضائے اللي" دونوں لازم وملزدم ہیں۔ یا" شرط" اور "صلہ" ہیں۔ اگرمطلوبہ ننرط بوری کی جائے نوطب لمر بهصورت ميترآكر رہے گا۔

اور (صحابہ میں سے) کچھ کاؤں والے ابسيه بب كرامتُدا ورآخرت يرايمان رکھتے ہوئے جو" انفاق" کرتے ہیں۔ اسے اللہ کا زبادہ سے زیادہ قرب اور رسول کی دعائیں حاصل کرنے کا ڈرایع سمجضتے ہیں۔ را سے محبوب صلی السملیہ وسلم انهيس بنا ديجية كر) لإل تمهارا

٧- قرآن حكيم في اسى نصور كو ابك اورمقام بريول بيان كياب، -وَمِنَ الْوَعُرَابِ مَنْ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْبِيَومِ الْاحْسِرِ وَيَتَّخِذُ مَا كِنُفِقٍ فُرُبُّتٍ عِنْداللهِ وَ صَـكوَاتِ الرَّسُوُل ه اَلاً إنَّهَا قُرُبَةٍ كُهُمُ طَ سَرِيْدُ خِلُهُ عُرالله فَخِتُ

رَحْمَنِهِ مَّ إِنَّ اللهُ عَفُولُ ثَرَجِيهُ وَ السَّبِقُونَ وَالسَّبِقُونَ فَي اللهُ الْجَرِيْنَ الْمُلَا جِرِيْنَ وَالنَّذِينَ وَالنَّوْدَ وَالنَّذِينَ وَالنَّذِينَ وَالنَّذِينَ وَالنَّذِينَ وَالنَّذِينَ وَالنَّذِينَ وَالنَّذِينَ وَالنَّذِينَ وَالنَّذِينَ وَلَيْنَ النَّالِ وَالنَّذِينَ وَالنَّذِينَ وَالنَّذِينَ وَالنَّذِينَ وَالنَّذِينَ وَلَيْسَالُوا وَالنَّذِينَ وَلَيْسَالُهُ وَلَا النَّذِينَ وَلِيسَالُهُ وَلَا اللَّهُ وَذُا لَعَظِينَا وَالنَّذِينَ اللَّهُ وَذُا لَعَظِينَا اللَّهُ وَذُا لَعَظِينَا وَالنَّذِينَ اللَّهُ وَذُا لَعَظِينَا وَالنَّذِينَ وَلَيْسَالِينَ وَلِي اللَّهُ وَذُا لِعَظِينَا وَلَا اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلَا الللْهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِي الللْهُ وَلَا الللْهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلِي اللَّهُ وَلِي الللْهُ وَلِي الللْهُ وَلِي الللْهُ وَلِي الللْهُ وَلَا الللَّهُ وَلَا اللَّهُ الللْهُ وَلَا الللْهُ وَلَا الللْهُ وَلِي الللْهُ وَلَا اللَّهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ الللْهُ اللَّهُ الللللْهُ الللللْمُ اللللْهُ اللللْهُ اللللْهُ الللللْمُ الللْمُ الللللْمُ اللللْمُ

انفاق بقينياً قرب الهي كاياعث جوگا اورا مشرتعالی (اسس کے بیٹیے ہیں) بر می انهیں اپنی رحمت میں داخل فر<sup>ایس</sup> كحد ببشك التر تخض والامهرمان اور (الس معاطم میں) سے پہلے سبقت ليبنے والے حہا جرا در انصار صحابه ہیں اور بولوگ" فعلَ احسان" کے ذریعے (قیامت کک) ان کی<sup>و</sup>ی كريس مك - الشران سے داحتى موجاتے کا وروہ اللہ سے راصنی رہیں گے ور ان کے لیے خنتیں ربعنی باغات ہیا كرركھى ہيں ينجن كے نيچے بنري وال ہیں۔وہ سمیشہ کے لیے ان میں رہی کے۔بہی سب سے بڑی کامیابی ہے۔

پہلی آیت نے " انفاق " کو ایجابی طور پر قربِ الہی جل محبدۂ اور قرب و رصائے رسول صلی اللہ علیہ وسلم کا باعث قرار دیا ہے اور دوسری آبیت نے اس عمل کو" اِحسان " کے ساتھ تعبیر کرنے ہوئے" رصائے اللی "کی حقیقی اساس قرار دیا ہے۔

خلاصر کلام بر ہواکہ حیات انسانی کا اصل نصب العین اور مقصد وحید
 رفعائے اللی کا حصول ہے ۔ اس کے لیے تحریب " نزکیۂ نفس کی آرزو " کی صورت بیں شروع ہوئی ہے اور اس کا حصول " فعل احسان "سے ہوتا ہے لیکن

نعلِ احمان کی واحد عمل اساسس اور ختینی صورت "انفان فی المال" ہے اِس سے بغیرز "اسمان "کاکوئی مفہوم بافی رہاہے اور نہ صولِ نصب العین کی کی سسبیل -فاعت بارگول با اولے الا نہصک الا نہصک ا



إنساني نيونهركا ممونهٔ شمال





## حصول نصب العين كى مديه كانونز كال

یهاں یہ واضح کرنا در کا رہے کہ " حصولِ نصب العین کی جدوجہد" کا" نموز کال میں اس بیے ہونا ہے کہ اس کی کال "کباہے ؟ نموز کال صاحت ظاہر ہے ۔ اس بیے ہونا ہے کہ اس کی انباع کرکے مطلوبہ معیا رِعمل کی بینچا جائے ۔ المذا نموز کمال اسی طرز عمل کو قرار دیا جاسکتا ہے ۔ جوقا بل تقلید بھی ہوا ور بلندی و کمال کے تمام تفاضوں کو فی فیسہ بورا بھی کرنا ہو۔ بچز کہ نصب العین رضائے المہی کا حصول "ہے۔ اس لیے نمونہ کمال اسی کوفرار دیا جائے گا جس بی اس شرط کے برداکر نے کی تیم میں اس شرط کے برداکر ہے کی تیم میں اس شرط کے برداکر ہے کی تیم میں اس ضما بات موج د ہو۔

### تمونر محمال كاقرائي تصور

جيها كربيك ببان كميا جا چكلهد - حبب بنده بارگرايزدى سے صابط تقيم" كى مرابت طلب كرما ہے توگريا وہ بيك دفت نين چيزوں كامطالبه كرما ہے: -

- ايك نصب العين كا تعين
- دوسرے اس کے تصول کا لاتح عمل
- اورتبیرے اس کے مصول کی حتی صنمانت،

#### اب ان نینوں نقاصوں کی تھیل کے لیے قرآن یہ جواب دیتا ہے : ۔

وه رامنه جان مبن نفافتوی کیبل کرنا جے، صراطِ سنعتیم ہے اور) بران لوگوں کا داستہ ہے جن پر (اسے ابری تعالی تونے انعام فرما یا۔ (پھرتیرے انعام یا فیڈ بندے ہوئے کی بنار پر) نہ وہ بھی تیرے فضدے کا شکار ہوئے اور نہ را ہ ہا بین سے بھٹکے۔ نہ را ہ ہا بین سے بھٹکے۔

صِرَاطَ النَّذِيْنَ ٱنْعَكَهُٰتَ عَلَيْهِ مَ عَنَيْ الْمُغَنْسُوْدِ عَلَيْهِ مِهُ وَكَا الضَّكَ لِيُنَ عَلَيْهُ مِدْ وَكَا الضَّكَ لِيثَنَ

(العن تخر: ۲۰۷)

بہاں انعام باینہ بندوں کومطلوبہ ہرا بیت کے بیے بطور ہمونیہ کہاں "بیان کہا گیاہے۔ سوال برہے کہ باری تعالیٰ نے نصب انعین کے تعین 'اس کے حصول کے لائح ممل اور اس کی حتی ضما نت کے بیے اپنے انعام بافنہ بندوں کوبطور "مونہ کہاں" کیوں بین کیا ۔ کیا ان کے حالے کے بغیر مقصد بیان نہیں ہو کتا تھا ؟ اس کا واضح ہواب برہے کہ ممونہ "کسی ایسے طرز عمل کو کہتے ہیں۔ بات تھا ؟ اس کا واضح ہواب برہے کہ ممونہ "کسی ایسے طرز عمل کو کہتے ہیں۔ جوانسانی صورت بین شخص اور معین ہو ، جے دیکھا ، رف فا اور سمجھا جا سے بین مطلوبہ معیا رعمل وافعہ " اپنے کمال کو بہنچا ہوا و کھائی وسے اور بیکر محول س بنچ کی بنار پر اس میں صول کمال کے عمل کا مشاہرہ بھی کیا جاسکے ناکہ بیروی کرنے والے کی بنار پر اس میں صول کمال کے عمل کا مشاہرہ بھی کیا جاسکے ناکہ بیروی کرنے والے مصول نصب انعین کی جدو جہد میں آغاز سے انجام کا سے دیکھ کر" اسکے خور نہ حیات کو این سکیں ۔

اگرتعلیم، کردارا ورعمل کی صورت میں ڈھل کرسامنے نہ آئے تو نہ اس کا صحیح فہم ممکن ہوتا ہے اور نر مخاطبین پر اسس کے مطلوبہ اٹرات مترتب ہونے ہیں۔ اس لیے والدین اور اسا تدہ کی تعلیم سے زیادہ اولاد اور تلا ندہ بران کی علی سیرت وکردار کا از بہونا ہے اور وہی نمونے کردار ان کی زندگیوں ہیں بھی انقلاب پیدا کرنے کی صلاحیت رکھنا ہے۔ اگر" نمونے کمال" صرف مواعظ و تعلیمات سے ذریعے فراہم کیا جاسکتا تو شاید بنی فوعِ انسان میں انبیار کرام مبعوث تعلیمات سے ذریعے فراہم کیا جاسکتا تو شاید بنی فوعِ انسان میں انبیار کرام مبعوث کرنے کی صروت نہ ہوتی ۔ ہر فرد کو براہ راست ہرایت براین سے اور اسے ان پرعمل ہرا نفیض کو بلاواسط نشر بعبت کے اوامر و نواہی بنا دیتے جاتے اور اسے ان پرعمل ہرا بات ہونے کا فروائے کہ اور یک کی ناریر عمل نمونے کردار" مہبا نرفر وائے اور عمل نمونے کردار" مہبا نرفر وائے اور" عمل نمونے کردار" مہبا نرفر وائے اور "عمل نمونے کے بغیر مقصد ہرا بیت پایئے تکمیل کونہ بینچ سکتا ۔ اس اصول کو اور "عمل نمونے" کے بغیر مقصد ہرا بیت پایئے تکمیل کونہ بینچ سکتا ۔ اس اصول کو ایک مثال کے ذریعے آسانی سے مجھا جاسکتا ہے۔

قرآنِ مجید نے متعدد مقامات پر نماز اداکرنے کا حکم صا در فرما یا ہے۔ لیکن بوکھ ہوہ کہ اور نعلمات الهید کا جُوعہ۔ بنا بری وہ احکام خداد ندی کو عمل بی وُصلاً کہ دوہ کہ اور نعلمات الهید کا جُوعہ۔ بنا بری وہ احکام خداد ندی کو عمل بی وُصلاً کہ دوہ اور نعلمات کرنے ہوئے نماز بڑھی کے آرزو مند بخے۔ ان کا مسلد بدنھا کہ " نماز بڑھی کس طرح جائے " کا اس کے لیے انہیں" نمونہ عمل " کی عنرورت بختی جو بغیر بیکر معدوس کے میں ہو تھی ہو تھے در باری کا میں ہو تھی ہوئے دیکھو

اسی طرح اگرانبیائے کرام نمونہ کھال کے طور پر بنی نوعِ انسان کی طرف مبعوث، نہ کیے جاتے تو فرآن باؤھی ماسین کے جملہ احکام لوگوں کی عملی زندگی بین واقعہ نربن سکتے اور منتار ہرا بیت کہی بھی بورا نہ ہوسکتا۔ یہ ا نبیار کرام کون تنظے۔ یہ وہ بیکر محسوس ہی توسیھے۔ جن کے ذریعے تعلیم ایزدی نرصرف انباز بہک پہنچائی جاتی بھی بلکہ منشائے الہٰی کاعملی مشاہر دبھی اپنی کے نمونئے حیات سے میسٹر آ آ تھا اور لوگوں کے لیے ان کی انباع کی صورت بیں حصولِ کھال ممکن بلکہ واقعے ہوجا آ تھا۔

یهی وجهه که طالبانِ مدایت کوانشه تعالیٰ ئے انعام یافتہ بندلی کی طرف متوج کر دیا کہ ان کا عمل اور سیرت، وکر دار نمونهٔ کمال ہے۔ آگی پردِی کروگے نومنزلِ مقصود کو بالوگے ۔ بھران انعام یافتہ بندوں کی دوخصوصیات بھی بیان کی محییں : –

لا - يَكِيرُ الْمُعَنَّضُونِ تَكِيَّمُ الْمِعَ اللَّهِ اللَّيَ الْمُعَنَّفُونِ تَكِيَّمُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّ ب - كالا المضَّالِ الْمُنَّالِينَ الدَّخْفِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ ال مراطِب تقيم سے بھٹکے ہیں -

باری نعالیٰ کے نارا من تر ہونے اور اس کے غضب سے محفوظ و مامون رہے کا مطلب یہ ہے کہ اللہ ان سے مجفوظ و مامون رہے کا مطلب یہ ہے کہ اللہ ان سے ہمبئہ راضی رہا ہے۔ بعنی وہ رضائے اللی کے حصول " میں کا میاب و کا مران " ہیں۔

• اورصراطِ تنفیم سے نر بھٹکنے کا مطلب پر ہے کہ وہ ہرصورت اپنی منزل مقصر دکو پاکر رہتے ہیں۔ انہیں کوئی بھی باطل طاقت صبحے راستے سے بہکا نہیں سکتی۔

کویا اس آبت بین حصولِ کمال کے تمام نقافتوں کی تکمیل کی ضمانت بھی ہے۔ ہی اگردی تھی ہے۔ ہلذا نمونۂ کمال کے قرآنی تصوّر کے مطابق یا ری تعالے کے مقبول و محبوب اورمرتصلی و مجتبی بند ہے حصولِ نصب انعین کی جدوجہد بین بیروی کے فابل ہیں اور انہی کی شخصیات اہلے اسلام کے بلیے نمونہ کمال میں بیروی کے فابل ہیں اور انہی کی شخصیات اہلے اسلام کے بلیے نمونہ کمال

#### كادرجرر كھتى ہيں-

### نمونة كحمال وراسوة إنبياً وصالحين

اب دیکھنا یہ ہے کہ باری تعالی کے وہ انعام یافتہ بندھے جنہیں سورہ فاتحر میں" بطور نمونہ کمال" بیان کیا گیا ہے کون ہیں؟ اس کا جواب بھی فران خود مہبا کرنا ہے:۔

انه بی ان توکول کی معیت نصیب ہوگی جن پر اللہ تعالی نے انعام فرطا ہے یہ (انعام بافتہ بند ہے) انبیا ، صدیقتین شہدار اورصالحین ہیں داور) یہ کیا ہی اچھےساتھی ہیں۔

ا- فَا وَلَا الله مَعَ الْكَذِيْتَ الْعُسَمَ الله عَلِيهُ عِنَ النبيبين والصِيدِيْقِينَ والشّهركا في والصِيدِيْقِينَ والشّهركا في والصِيلِحِينَ وحسن الحقيلة والصلحين وحسن المح لعِلة وفيقًا والنسار، وو)

قرآنِ عکیم نے انعام بافتہ بندوں کے چار طبقات باین کیے ہیں۔
ا منجیاء ، صدیقین ، شہداء اور صالحین 'ان کے اُس وہ وعمل کو آن سمور کے اُس میں میں میں میں میں میں میں میں کے اُس وہ وعمل کو قرآن '' نمونۂ کھال'' قرار دبیا ہے اور انہی کی بیروی سے مصولِ نصب العین کی ضمانت میسر آئی ہے۔

٧- قرائن مجيدايك اورمقام برحفرت ابرائيم عليه السلام كو والح سے
يهى مُدعا يوں بيان كرة ہے: قُدُ كَانَتْ لَكِي مِيْ وَهُو وَ اللَّهِ عَلَيْهِ اللَّهِ عَلَيْهِ السلام كو الله سے
قُدُ كَانَتْ لَكِي مِيْ وَهُو اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّ

حَسَدَنَا اللهِ فِي إِنْهُ الْمِيْتُ مَ سَاتَفَيُونَ (بِعِنَ صَحَابِ) مِيْنَ مُونَهِ كَمَالَ فَا لَيُذِينَ مَعَدُدُ وَمُعَالًا مَعَدُدُ وَمُعَالًا مَعَدُدُ وَمُعَالًا مَعَدُدُ وَمُعَالًا مَعَدُدُ وَمُعَالًا مَعَدُدُ وَمُعَالًا مَعَدُدُ وَمُعَالِمُ مِنْ اللَّهِ مِنْ مُعَدِدُ وَمُعَالِمُ مِنْ اللَّهِ مُعَدُدُ وَمُعَالًا مُعَدِدُ وَمُعَالِمُ مِنْ اللَّهُ مُعَدُدُ وَمُعَالًا مُعَالًا مُعَدُدُ وَمُعَالًا مُعَدِدُ وَمُعَالِمُ مُعَدِدُ وَمُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالًا مُعَالِمُ مُعَالًا مُعَدِدُ وَمُعَالًا مُعَدِدُ وَمُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالًا مُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ اللَّهُ وَمُعَالِمُ مُعَالِمُ مُعَالِمُ اللَّهُ مُعَالًا مُعَالِمُ مُعَالِمُ اللَّهُ مُعَالِمُ اللَّهُ مُعَالًا مُعَالًا مُعَالِمُ مُعَالِمُ اللَّهُ مُعَالِمُ اللَّهُ مُعَالِمُ اللّهُ مُعَالِمُ اللَّهُ مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالِمُ اللَّهُ مُعَالِمُ اللَّهُ مُعَالِمُ اللَّهُ مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَالِمُ اللَّهُ مُعَلِيلًا مُعَمِيلًا مُعَالِمُ اللَّهُ مُعَالِمُ اللَّهُ مُعَالًا مُعَالًا مُعَالِمُ اللَّهُ مُعَلِمُ اللَّهُ مُعَالًا مُعَالًا مُعَالِمُ اللَّهُ مُعَالًا مُعَالًا مُعَالًا مُعَلِمُ اللَّهُ مُعِلًا مُعَلِمُ اللَّهُ مُعِلًا مُعَلِمُ مُعِلًا مُعِلَمُ مُعِلًا مُعَلِمُ مُعِلًا مُعِلَمُ مُعِلًا مُعَلِمُ مُعِلَمُ اللَّهُ مُعِلًا مُعِلِمُ مُعِلِمُ اللَّهُ مُعِلِمُ اللَّهُ مُعِلَمُ اللَّهُ مُعِلِمُ اللَّهُ مُعِلِمُ اللَّهُ مُعِلِمُ اللَّهُ مُعِلِمُ مُعِلًا مُعِلِمُ مُعِلِمُ اللَّهُ مُعِلِمُ مُعِلِمُ اللَّهُ مُعِلِمُ مُعِلًا مُعِلَمُ مُعِلِمُ مُعِلِمُ اللَّهُ مُعِلً

(الممتحنه ٢)

بہاں بھی حضرت ابراہیم اوران کے علاوہ ان کے اصحاب و متزسّلین کی سیرت وکردارکو "اُسوہ حسنہ " بیعنی منونہِ کھال فرار دیا گیا ہے ۔ گویا فرآن انباع و تفلید کے لیے نمونہ کھال کو صرف فوات انبیار کا ہی محصور فرار منبی دینا بلکہ جولوگ ان کے فیضانِ نبوّت سے شنفید ہو کر ان کے منونہ حیات براوسل کے نبی ۔ وہ بھی امّتِ مسلمہ کے لیے " منونہ کھال" اور "اُسوہ حسنہ" کا درجہ رکھتے ہیں۔ وہ بھی امّتِ مسلمہ کے لیے " منونہ کھال" اور "اُسوہ حسنہ"

سا- اسی طرح نبی اکرم صلی الله علیه وسلم کے جاں نثار صحابہ کی زندگیوں کو نوز کمال " فرار دیہتے ہوئے قرآنِ عکیم بیں ان کی اتباع کی بھی ملفین کی تحتی ہیں۔ ارشا و ہوتا ہے : -

اورسب سے پہلے سبقت لینے والے مہاجرین وانصار (صحابہ) ہیں اور جو کہا کرکے احسان کے ساتھ ان کی پیڑی اور ان کی پیڑی اور انٹر تعالیٰ ان سے راصنی ہوجا ہے گا اور وہ انٹر تعالیٰ ان سے راصنی ہوجا ہے گا اور وہ انٹر تعالیٰ

وَالسَّٰجِنْهُوْنَ الْاَقَ لُوْنَ لِمِنَ الْمُهَاجِرِيْنَ وَالْاَنصَابِ وَالنَّذِيْنَ اتَّبَعُوهُ هُسُدِيْ بِاحْسَانِ تَرَضِى اللَّهُ عَنْهُمُ بِاحْسَانِ تَرَضِى اللَّهُ عَنْهُمُ

(التوبتر، ١٠٠)

بہاں بھی طبقہ انبیار کے علادہ ان کے صحابہ ومتبعین کو بطور" نمونہ کمال"
متعارف کرایا گیا ہے اور ان کی سیرت وکردار کو لائنِ انباع و تعابید بھی گردانا گیا ؟
کا ۔ ایک اور مقام بر قرآنِ مجید مومنین کے راکتے کو" نمونہ کمال" قرار و بہنے
ہوتے ان کی بیروی کو باعدث نجات اور ان کی خلاف، ورزی کو باعدث مؤلکت و
عذاب گردانیا ہے۔ ارشا دِ ایزدی ملا خطر ہو ؛ ۔

وَ مَنْ يَنْ الْقِيقِ الدَّسُقُ لَ اورجركونَ راهِ مِرابيتِ كَ آشكار بَوَجًا

کے بعدرسول کی مخالفت کرے اور البی راہ کے بروی کریے برمرمنوں کی نہیں ہے ہم اسے الس کے سال بر حجیر ڈویں گے اور اسے جہتم میں داخل کریں تے ج بہن ہی بڑا مڑھ کا اُلے ہے۔

اس آبیت بین رسول صلی الله علیه وسلم کی مخالفت کوعملاً مومنین کے راستے سے ہمٹ جانے سے تعبیر کریا گیا ہے۔ بیعنی مومنین کا ملین کا راستہ اور ان کی انباع بالواسطہ رسول صلی اللہ علیہ و آلہ وسلم ہی کی بیروی ہے اور اس سے انجراف رسول صلی اللہ علیہ و سلم ہی کی اطاعت و اتباع ہے انجراف ہے گئی انخراف ہے گئی استی موسلم کا اُسورہ مبارکہ مومنین کی سیرت وکر دار سے عبال ہونا ہونا مہا کہ مومنین کی سیرت وکر دار سے عبال ہونا ہونا کی زندگی بھی محمالی ا تباع رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے باعث ہونہ کہال " قرار یا جاتی ہے۔ اس میں اللہ علیہ وسلم کے باعث سے ۔ اس میں اللہ علیہ وسلم کے باعث سے ۔ اس میں اللہ علیہ وسلم کے باعث سے ۔ اس میں اللہ علیہ وسلم کے باعث سے نوز کرکال " قرار یا جاتی ہے ۔

اس امریس نشک گیجائش نهیس کومن کی نمونئر بداییت قرار فینے کی وجم اس امریس نشک کی خبائش نهیس که انبیا رعلیهم اسلام کے علاوہ کسی اور کا طرز عمل بالذّات نمونز بدایت با نمونز کمال قرار نهیس باسکتا ۔ کبو که متقل بالذّات اور غیر مشروط اطاعت و اتباع صرف ابمیارعلیهم السلام ہی کی ہوتی ہے ۔ باتی سب غیر مشروط اطاعت و اتباع صرف ابمیارعلیهم السلام ہی کی ہوتی ہے ۔ باتی سب کی عارضی اور مشروط - لیکن کیا وج ہے کہ قرآن انبیا رعلیهم السلام کے علاوہ ان کے صحابہ و متبعین اور مومنین وصالحین کی زندگیوں کو بھی لاکتی تفلید نمونئر عمل قرار دینا ہے ایک خرار دینا ہے جبی ان کھی وہی خلسفہ کا رفروا ہے جر ذوات انبیار کی بیموی پر منعصر قرار دینا ہے ؟ بہاں بھی وہی فلسفہ کا رفروا ہے جر ذوات انبیار کی بیموی برمنعین تقایجس طرح محص تعلیمات فلسفہ کا رفروا ہے جر ذوات انبیار کی بیموی تفین ۔ لہٰذا اس غرض سے انبیار علیمالسلام

كونسلِ انسائي كي طرف مبعوث كيا كيا تأكه وه تعليماتِ الهيه كا نرنهُ كالل 'ببيكم محسوسس كى عنورى بىرىتى كەسكىس-اسى طرح جن لوگۇں كو تُجدِ زمانى يا تُجدِ مكانى كى وجرس برا و راست، حضراتِ ا بميار عليهم السلام كے ديدار كا شرف نصين ہوں کا اور وہ ان کے نموز کیا ہے۔ کو بالمشافہ یہ دیکھ سکتے بلدان کے صرف وحی آنی ا در سُنَّة بْ ابْمِيا رک تعلیمات بینجیس٬ ان کے لیے بھی بیکرمحسولس کی صورت میں " نمونهٔ عمل' درکارتھا ۔ جب یک سلسلینبوّت جلیّا رہا اور کیجے بعد دیگرے انبيارعليهم السلام مبعوث ہوتے رہے ۔ اس وقت ممکن ہے اس امرک صرورت کم ہو کہ مومنین وصالحین کی سیرنوں کے ذریعے اُسوہ انبیار کو اُسکے يهنجايا جائے كبوكم بركام برا و راست انبياء كرام كى بعثت سے بورا جور إتحاء ليكن جس طرح يم خفرتوا براميم ك حوال سے قرآني آبيت كى بنا ربرواضي كيا اس وقت بهی مومنین و صالحین کی سیرت وکردار کو سختیمه بدابین قرار دیاجا ناریا ہے کیونکہ یہ ہردورکی انسانی صرورت منی مگر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر سلسلم نبرّت حتم ہوجانے کے بعد جب انسانیت کوابدالاً با دیک نئی بعثت کی احتیاج سے بنے نیاز کر دیا گیا نوانس دور میں قرآن وسنّت کی تعلیمات کو زیادہ موقرا و مشخص صورت میں مصلانے کے لیے بیرا ورجعی زیا دہ صروری ہوگیا کہ اتنتِ محديّه كى كالل افرادى سبرتوں كو كمالي انباع رسول صلى الله عليه وآلم وسلم كے باعث خود" نمونَه كهال" فرار دے دیاجائے "اكة تبلیغ حق كامنصوبه منشارایزدی کے عین مطابن برتمام و کھال مہیشہ کے لیے جاری رہ سکے۔

تصراتِ ابنیا کے علاوہ دیگر" انعام یافنہ بندوں" کی راہ کوبھی صراطِ تعیم" فرار دینے کی بہی و جربھی کہ ان کی زندگیاں حیاتِ بنوی صلی اللّٰد علیہ وسلم کے خصائق فی فضائل کی آئینددار ہیں۔ المنہ ا ان کی بیروی بھی ہرایت سے " نمونہِ محمال "کی بیری قراریا گئی۔ ورنہ اصل " نونهٔ کمال " تر انبیار کرام ہی کی سیرت وکر دارہے ، حبیبا کہ قرائی مجید بین نمکورہے : 
کہ قرائی مجید بین نمکورہے : 
وَکُمُنَا اَ دُسَلُنَا هِ مِنْ قَرَیْ کُولِ اور ہم نے کوئی رسول نہیں بھیجا محمہ اِللّٰہ اللّٰہ اس کی اور اللّٰہ سے کہ اون اللّٰہ سے اس کی اِللّٰہ اللّٰہ سے اس کی اللّٰہ اللّٰہ اس کی اللّٰہ اللّٰہ

## وْانِ مُصطفوى اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللّ

# نمونه کمال کا بیسید کمراتم

ہرجندکہ تمام اندیارکرام کی سیرنیں انسانیت کے لیے اصلاً نمونہ کمال کا ورج رکھتی ہیں۔ نیکن اُسوہِ محدی صلی اللہ علیہ وسلم نمونہ کمال کا ایسا ہیکرِ اتم ہے۔ جوابدالآباد کک ہرزمان ومکان ہیں بلاکم وکاست واجب الانباع رہے گا۔ اسس کی وجہ وہ فضیدت ِمطلقہ ہدہے جوآنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو بلا است نشنی تام انجیبار برعطا کی گئی۔ جبیباکہ ارتباد ریّانی ہے :۔

بررسول ہیں۔ ہم نے ان میں سسے بعض کو تعبض کر تعبض پر قصیبات دی کا انہی میں سسے کوئی ہاری تعالی سے ہمکلام ہم ادر کوئی وہ ہے جے دوسروں پر درجوں مین کردیا ۔
ماند کردیا ۔

ا- نِلُكَ النَّرُسُدُلُ فَصَّلُنَا بَعُضَهُمْ مِنْ عَلَىٰ بَعْضِ مِنْهُمْ مِنْ كَالَمَ بَعْضٍ مِنْهُمْ مِنْ كَالَمَ اللَّهِ وَرُفَعَ بَعْضَهُمْ عَلَىٰ اللَّهِ وَرُفَعَ بَعْضَهُمْ عَلَىٰ دَرَجْتِ مْ (البقرهُ ۱۳۵۳) مرارک جمل فازن بیضاوی و عیرو بین منقول بهے کداگر چرنفس نبوّت بین سب باهسم کیدگرا ور برابر بین - گرخصائص و کمالات بین انبیار کے درجات منفاوت بین اور اسس محاظ سے آنخفرت صلی الله علیہ وسلم کا درج سب انبیار و مرسیبن پر بالا تفاق بلندو برنزہے -

پس کیاحال ہوگا حب ہم مہراُ مّت میں سے (اکس کے بنی کو بطور) گواہ لائیس کے اور آپ کو ان سب پر (اوّل ہے آخر بک) بطور گواہ و تھہان لائیں گے ۔ ٧- فككين إذا جِعْنَا مِنْ كُلِّ الْمَدَةِ بِشَهِدِدٍ مِنْ كُلِّ الْمَدَةِ بِشَهِدِدٍ قَحِعْنَا مِكَ عَلَى هُلُفُلَاءِ شَهِدِيدًا

(النبار) ۱۲)

حضور علیه السلام کی فضیاتِ مطلقه کا برامراها دینِ مبارکه سے اور زباده واضح بهرجا تاہدے - عبداللہ بن عبارش ردایت کرتے ہیں - چندصحابر آبسہ معلاس میں بیچھے سابقہ انبیار علیہم السلام اور ان کے فضائل و کمالات کا نذکرہ کر رہے سے تھے ۔ اتنے میں حضور علیہ السلام تشریب ہے آئے اور ایپ صلی اللہ علیہ دیم نے فرمایا : ۔

یں نے تم توگرل کا کلام اور تعجب کے نا مصن لیاہے۔ ابرا مہم اللہ کے خلیل ہیں۔ بیٹناک وہ ایسے ہی تنصے مرسی اللہ سے مسرگرشی کرنے دالے ہیں۔ بیٹنک وہ ایسے ہی تھے علیتی ایس کی دوج اور ایسی کا کلمہ ہیں بیا وہ ایسے ہی تھے اور ایسی کا کلمہ ہیں بیا

الم قد سمعت کلامکم وعجبکعران ا براه برع خلیل الله و هده کذالک وموسی بختی الله و هده کذالک و عیسی دو حد وکلمت ک و هوکذالک ازدم اصعفاه الله و هدو

نے منتخب کیا ، بیشک وہ بھی ایسے ہی تھے۔ بیکن تم لوگ آگاہ ہوجا و کہیں مجوب خدا ہوں اور میں فخر نہیں کر ہا۔ یں قیامت کے دن حمد کا جفنڈااعظا والا ہوں گا اور میں فخر نہیں کرنا۔ میں تیامنے دن سے پہلاسفنع (منف كرنےوالا) اورسے پہلامننقع رسجس کی شفاعت قبول کی جائے گی) ہونگا اور یں فرنہیں کر آ میں وہ پیلانشخص ہو<sup>ل</sup> كاجرحتبت كاحلفه ملائے كا نوالٹرنغالے ا سے میرے لیے کھول دیگا۔ بھر مجھے بهشت میں داخل کرے گا اور میرے سائفة عزيب ومسكيين مومنين كى جماعت موگی اورمیں فخر تنہیں کرنا ۔ ہیں سب اولین واخرین سے زیادہ محترم وکرم (برگزیده) همون اور مین اس برلیمی فخزنتين كرنا ـ

كذلك ١١٧ وَأَنَا حبيب الله ولافخس واناحامل لواءالحهد يوم القيلمة ولا فخر، مانااقل شافع و اقل مشقع بوم القلب ولافخس، وانا اوّل من يحرّك حلق الجيدة فيفتح الله لىفيدخلنيها ومعح فقراع المعمستين ولا فخس وانااكرم الاوّلين والخحدين ولافحض ( زندی )

اس ترعیت کی ایک اور صدیث انس بن ما لکتے سے مروی ہے ہیں بن انحفرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فزایا: ۔ مم - امنا اقل المن اس خور جگا نیامت کے دن سب سے پہلے ہیں افرا بعشوا ، وانا قائم کے دھھ ہی مزارسے باہر آوٹھا اور جب سب

لوگ بارگیرا بزدی میں اکتھے ہوز حاصر ہوں گے زہیں ہی ان کا بیشوا ہوں گا اور حبب سب خاموئنس ہوں گے تولیب ہی کلام کررم ہوں گا اور جب سب رمبيب وجلالت ابزدى كے سامنے) دَب جَلے ہوں گے اور کوئی بھی استح<sup>ت</sup>ائی نرکرسکے گا ترمیں ہی ان کی شفاعت کے و کا اورجب سب لوگ ما پرس ہوں گے تزمین سی ان کو (نجات اورنجشِش کی) نونشخبری دون گا- بزرگی اور جنت و رحت كى تبنياں اس روزميرے ماعظ ميں موں کی اور حمد کا حجندا بھی اس روز میر باتهي موكا- (اببروابت كمعابق) آدم اوران کے علاوہ تم انبیار مبرسے جھنڈے کے نیچے ہوں گے ۔ میری عزت غدا کے نزدی*ب تم*م اولا مِ آ دم سے زیا دھ ہوگی اورمنراروں خادم میراطوات <del>کرتے</del> بجررہے ہوں گے۔ ابسامعلوم ہوگاکہ وه گرد وغبار سے محفوظ سفید نولصورت اندے ہیں با بھوسے ہوئے چکدار موتی۔

اذاوندواء واناخطيبهم اذاانفتوا وانامستشفعهم إذاحُجِسُوا وَانامبشَّرهم اذا ايسواء الكوا مست والمفاتيح يومئة بيدى، ولواءالحمد یومئذِ بیدی ما مس ىنبى بومئة وفى رواين آدم منسن سعاه الاتحت لوائئ وانااكرحرق كدا آدم على دبى، ويطوف على الف خادمِ كَا نَهْمُ مُرَ بَيْضٌ مَكُنُونُ اولؤلؤ منتوج زرندئ دارمي)

يرم آخرت مين آنحضرت صلى الله عليه وسلم كى السس قدرجاً ه وعزّت اور قدر و

پس کل برآشکار ہوجائے گا کہ بارگا وایزدی میں آنحفرن صلی اللہ علیہ وکم کوکیا عزت وجا ہ اور فدرو منزلت حاصل ہے۔ نیا مت کا دن (در عینفت ہفرا علیہ السلام ہی کا دن ہوگا۔ اور اس دن عزت حضر علیہ السلام ہی کی ہوگا۔ اللہ تہیں حفرت محصلی اللہ علیہ وسلے کے وسیلے سے عزش دے۔ یا رسول اللہ بیث ہم آپ کی سنّت کی راہ پر نہیں چلتے۔ لیکن ہم آپ کی امّت کے گنہ گاروں بیس تر ہیں۔ الغرض روز قبامت صاحبِ مقام و منصب حضور علیہ السلام ہی کی ذا ہوگی اورصا حبِ کلام بھی آپ ہی ہوں گے۔ حضور علیہ السلام باری تعالیٰ کے ہمان ہوں گے اور باتی سب مخلوق حضور علیہ السلام کی طفیلی ہوگی۔ قرآنِ عیمیں مہمان ہوں گے اور باتی سب مخلوق حضور علیہ السلام کی طفیلی ہوگی۔ قرآنِ عیمیں ارتباد فروایا گیاہے:۔

دنیا و اً خرن میں حضورعلیہ السلام کا یہ امتیازی نثرف د مقام اسی وجہ سے ہے كرج فضائل وكما لات انسانيت وجرو نبرتت كى صورت بي اينصمنتها ي كال كو ہنچے تھے۔ وہ تمام گروہ ِ انبیار میں منتشرطور رپائے گئے اوران کے باعث وہ ا نسامیت سے لیے بالعموم اور اپنی اپنی اُمتوں سے لیے بالخصوص نمونَه کمال قرار یا كئة \_ بيكن بيتم محالات نبوت اورفضاً لي رسالت جوايك لا كه جيب مزاريا كم و بيش انبيار ورسل كى ذوات مقدسه بين موجود مخف مجتمع جوكرجس وجود كى صورت يں اپنے اُخری نقط کمال اورمنز لِعودج کو پینچے۔ وہ وجو دِمحدی صلی التّرعلبہولم نفا۔ائس لیے ذات مصطفوی صلی الله علیہ وسلم اولین واً غزین سب کے لیے ا بدالًا با ذكك نمونة كمال كا ببكرانم قرار بالكحق - آنخضرت صلى التُدعليه وسلم كى ذات میں نبرّت ورسالت کے تمام درجان و مرانب اس آغری عذبک بہنچے گئے جس سے آگے کوئی اور مرتبہ باقی زر ما کہ جس کے بیےوہ مزید عرکت کرسکیں۔ گویا بنوت البيض علمى و اخلاقى اور روحانى ومعجز انى كمالا يح سانفه ايك أنتهائى مفام برأ كنَّى كه ا نسابنت ' بننرمین اور نورانیت الغرص محلوقیبت کے دائرہ میں نرعلمیٰ واخلانی ا فدار کا کوئی درجہ باقی رہا ، نہ روحانی ومعجزاتی کمال کا کوئی مرتبہ کہ جس کے لیے نبوّت وجودِ محدى صلى الله عليه وسلم سے گزر كر آئے براھے ، اس درج كوياتے اور تمونتر كال كاكوني ديكر" بيكيراتم" معرض وجود مين لاسكه-اس كا قدرتي نتيجه يه نكلتا ب كه نبرّت جب سے مشروع ہوتی اورجن جن كمالات و فضائل كولے كر كائمات يں ظهور نپدیر جوتی رہی اور آخر کارجس نقطه آخریں بر آگر ڈکی اور نقم جوئی - اسس رنبوت ، کے اوّل سے او بک حس فدر بھی کھالات دنیا ہیں وقتاً فوقعاً ظام رہو رہے اورطبغ انبیار بس سے کسی کو طلتے رہے وہ سب کے سب اس منتہائے کمال

میں آگرجی ہوگئے اور اس طرح جمع جوئے کواس سے بیطے نرکوئی ایک کھال

اس رفعت وعظمت کے ساتھ اور نہ وہ نمام کھالات اس جامعیت کے ساتھ

کسی میں جمع جرئے بنتھے - اس بے فاتِ جمعہ ی استعلیہ وا لہو سلم بلااتیانہ

کا تمانت کے آغاز سے انجام کک ہرایک کے بلے مونہ کھال کا پیکرائم فرار پاگئی۔

اس کی وجہ برجمی ہے کہ جس پرعنا یت ایزدی سب سے پہلے اور بلاد اسطہ
متوجہ جوتی ۔ وہ جس ورج کا اثر اور استعدا و کا ملیت اپنے اندر پیوا کرے گا۔

انگائی نُنْ ہو ہے کہ نہیں پاسکنے ۔ لمنذا وہ مخلوقی اقل جو" اُوّل مُدا مُذَلَّ وَمرے اس ورجہ کو نمیس پاسکنے ۔ لمنذا وہ مخلوقی اقل جو" اُوّل مُدا مُذَلَّ کُا حَلُق اللہ وصورت کے لحاظ سے جس قدر بانحال ہوگی ۔ دوسروں سے باطن اور سیرت وصورت کے لحاظ سے جس قدر بانحال ہوگی ۔ دوسروں سے باطن اور سیرت وصورت کے لحاظ سے جس قدر بانحال ہوگی ۔ دوسروں سے باطن اور سیرت وصورت کے لحاظ سے جس قدر بانحال ہوگی ۔ دوسروں سے اس ورجی کسی نے اس ورجی کسی نے کہا خوب کہا ہے ہے

بنا برین صنور علبالسلام کی برتند، نه صرف مرجع افرام وملل بککه مرجع انبیاً ورسل فزار دی گئی ہے اور فرآن حکیم بین تمام انبیار علیهم السلام کو خطاب کرتے ہوئے کہا گیا : -

اور حب الله تعالی ندا ببیار سے بیروعد کیا کہ جب تمہیں کتاب و حکمت عطاکادو پیرنمہار سے پاکس وہ آخرالزماں رسول میرنمہار ہے آئیں جو تمہاری تعلیات (اور نتربین ورسالت ) کی تصدیق کردین تو ٥- قَا ذُاحَنَدُ اللَّهُ مِبْتَاقَ النَّبِيِنِينَ لَهَا اتَيْتُكُمُ مِنْ حِنَابٍ قَحِكُمَةٍ ثُمَّ جَاءَ حِيْءُ رَسُقُ لُ مُّصَدِقً لِهَا مَعَادُهُ لَنَّ وَمُسْقَلُ مُّصَدِقً لِهَا مَعَادُهُ لَنَّ وَمُسْقَلُ مُّصَدِقً

وَلَتَنْصُوبُ ﴿ تم ضرور بالصروران برايمان يه آناور ان کی مروکرنا۔ (آل عمران ، ۱۸) ندكوره بالا كفتكوكى رومشنى ببربه امراجي طرح سمجها جاسكناب كه حضورعليالسلام کی ذاتِ اقدس اور آب کے اسوہ حسنہ مبارکہ کو کیوں" وائمی نمونہ کھال" تصور کیا جا تا ہے۔ قرآن مجید نے اس حقیقت کا اطہار ان لفظوں میں کیا : -٧- لَفَ دُ كَانَ لَكُمْ بیشک تمهار سے لیے رسول اللہ صلی للہ علیه دسلم کی ذانب گرامی میں بہتزین نمونهٔ فِي ْ رَسُولِ اللَّهِ السُّوةُ حَسَنَةً ﴿ کھال ( منو فہ حیات ) موجود ہے۔ (الاحزاب: ۲۱) حضور عليه السلام كے نمونه كحال كو" اسوة حصينة جى " يا نمونير حيات فرار دينے كا مقصدیہ ہے کہ وہ قابل آنباع بھی ہے اور واجب الا تباع بھی -اسی لیے قرآن مجيداً تحضرت صلى الله عليه وسلم كي نسبت برحكم صا دركر تابه :-دسول علبرالسلام تمهيس حركيمه تفيي عطا ٤- مَا إِنَّا كُرُو السَّاسُقُ لِهِ کریں اجس کی اجا زت دیں) وہ قبول فَخُذُوهُ وَمَانَهَا كُثْرَ كربوا ورحس جبز سي بحى منع كريساس

(الحثر؛ ٤) کیزکہ حضور علیہ السلام کا ہر حکم ، امر منز بعیت ، اور ہرمنع ، نہی ننر بعیت ہے۔آپ ہی کا فول وعمل اسلام اور اسس کی مخالفت کفرہے ۔آپ ہی کی غلامی ، حق اور اس سے انجاف ، باطل ہے محضور علیہ السلام ایسے نمونہ کمال ہیں کہ آب کے علاوہ انکاتِ مستى مين حق وباطل اورا بمان وكفرك درميان كوئى جيز بهى حدِّفاصل اورسندا نبياز

سے دُک جا ؤ ۔

عَنْهُ خَانْتَهِصُى

كادرجه نهيس ركهتى - اس ليحقران عكيم مي ارشاد موتاب : -

الله و كربيك كلا يُحْفِي مِنْوَى بس بركز نبين ، آب كه رب كى قم الك

اس وتمنة، تك صاحب ايمان نهيں ہو سكتة حب كساينة تم زاعي معاملا میں آپ کوحاکم (اور آخری ند) تعلیم ندكريں - بھرأب كےصادر شدہ عكم رايخ د لول میں کوئی تنگی تھی محسوس نہ کریا در (آپ کے حکم کے سامنے) سرتسبیم خم کرتے كاحق ا داكردى \_

حَتَّى يُحَكِّمُوُكَ فِيْمَا شَجَنَ بَيْتُهُمُّ مَنْكُوْ مَنْكُوْ لايجب أفا في ٱلْفُسِّهِمْ حَرَجًامِّهُا فَكَنِبَيْتُ ىَ بُسِرَ لِمَى السَّلِمُ السَّلِمُ السَّلِمُ السَّلِمُ السَّلِمُ السَّلِمُ السَّلِمُ السَّلِمُ السَّلِمُ السَّ (النسار: ۲۵)

قرآنِ مجبدِ حضورعلیہ السلام کے ابری نمونئرِ کھال ہونے کی بنار پر ایک اور مقام براعلان کرتاہے:۔

جس تشخص نے رسول صلی الٹنرعلبہ وسلم 9- ٰ مَنْ يُبِطِع الرَّسُولَ فَقَدُ کی اطاعت کی (تعینی حکم مانا) بیشک اسی اَطَاعَ اللهُ كَ مَنْ بِ نے اللہ کی اطاعت کی اور حس نے اطاعت رسول صلی الله علبه وسلم سے درگردانی کی بیں ہمنے آپ کواہنیں ا عذاب سے (النيار: ٨٠)

نَوَكُلُ فَكَا ٱرْسَلُنْكَ عَلَيْهِ وَحَفِيْظًا بھی ا بجانے کا ذمردار نہیں بنایا۔

اس آبت نےصراحت کے ساتھ یہ واضح کردیا کم نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی اطاعت اوربیروی ، الله تعالیٰ ہی کی اطاع نت کے اور کھٹورعلیہ السلام کی غلامی سے انخرات عذاب بهتم كا باعث ہے۔ حبس سے بچانا حضور علبہ السلام كے فراكض نبوّت میں نشامل نہیں ۔

• [- اسى نصور كو حديث نبوى مين اس طرح بيان كيا كيا ب :-ضبن اطاع محدداً فقد بجس نے حضرت محد صلی الله علیہ والہ وسلم

کی اطاعت کی بیشک اسی نے خداکی ا طاعت کی ا درجس نے حضرت محمصالی ا عببه وسلم کی ما فرطانی کی ۔ بابنیک است خدا کی ناخرانی کی اور دانتِ محمدی صلی الله علیه وسلم اوگول کے درمیان رابعنی حق وال ا در اسلام و کفز کے درمیان ) فرق وانبیاز يداكن والي

اطاع الله ومن عطى محتداً فقدعمى الله ومحبّد فرقي كين النّاس (صحیح بخاری ، ترمذی ، صحیح ابن خزیمه٬ دارمی٬ طبرانی وغیره)

اس صدیث کی نشرح مین نمام علمار و محدثنین متفق مہیں کہ حق و باطل کا بمال ف كفزاورصالحيت وفسق كے درمیان صرِفاصل اورخطِ امتیار ذاتِ مصطفوی صلى الله عليه وسلم بهد اكما في اللمعات والمرقاة وغيرالي) حضورعليه السلام ك منونةً كمال بهونے كابيان اسس حديث بي مزيد ولنشين انداز بي موجود ہے -۱۱ - ابن عمرة حضور عليه السلام سے روا ببت كرتے ہيں : -

ا کے اسلی اللّٰہ علیہ وسلم نے فرمایا۔ تم میں سے کوئی شخص ایما ندار نہیں ہوگئا *جب یک وه اپنی نوا مثناتِ نفسانی کو* اس ہوایت اور تعلیم کے تابع یذکر ہے برمين لايا مول -

قال لا يؤمن احدكم حتی یکون هواه تبعاً لماجئت با (شرح استّ)

وہ کہنتے ہیں کر محضور علیدالسلام نے ہمارہے سامنے ایک خط کھینیا اور فرمایا \_ به الله کا استه ہے - بجراس

۱۷- ایک اورمقام ریعساللی دبن مسعود در ایت کرنے ہیں: -قىال خىطاً كىنا دسول الله صلی الله علیله وسلو نشعر قال هذا سبيل الله

کے دائیں بائیں کئی خطوط کھینچے اور فرایا۔ بیمنعدد رامنے ہیں۔ جن میں خطوط کھینچے اور سے ہرایک پرشیطان کھڑا تمہیل نی طرف کلارہ ہے۔ بھرآپ نے بات برایا سند اللادت فرمائی ۔ بیک برمیراراسند ہے۔ جو بالکل بیدھا ہے تی مراطیت تھی میں سے بیس اسی کی ہیروی کرو۔ ہے۔ بیس اسی کی ہیروی کرو۔

خط خطوطاً عن محمد يه خط خطوطاً عن يه ينه و شماله و قال هذه سبل على كالله منها شيطان هم سبيل منها شيطان هم يدعوا البده و قسراً إنّ هنا حكم المناطئ مم شنوت مم أن المناع و المن

مُركوره بالا نثوابد كى دوستنى بي يه امرسخق بموكبا كراسوة محدى صلى الله عليه واله وسلم بى نمونه كمال كا ببكراتم ب - اسى كى اتباع فلاح ونجان كى بهى باعث ب اسى كى اتباع فلاح ونجان كى بهى باعث ب اسى كى اتباع فلاح ونجان كى بهى باعث ب اسى العين كى ضمانت كى بهى -كيزنكه صفور عليه السلام نے اپنے اور صوب العين كى منها من كى بهى اور صراط مستنفيم اسى راستے كو كہتے بيں بومسافرول كومنزل منفصر واور نصب العين كر بہنچا دے - باير وجرا نحفرت، صلى الندعليه وسلى نے ارفر فامان .

بیشک سب سے بہنٹر کلام کناب لہی ہے اور سب سے بہنٹر بدا بیت ، ہرایت محمدی صلی الٹرعلیہ وسلم ہے۔ ہرایت محمدی صلی الٹرعلیہ وسلم ہے۔ بوسارون وسرو مسود اور صبب صلی الله علیه وسلم نے ارتباد فرمایا: - ۱۳ د مان خدید الحد بیث کارتباد کارتب

علامرا قبال اسی را و برایت کی نسبت فرواتے ہیں: ۔ تا شعارِ مصطفا از دسست رفت قوم را رمزِ بقا از دسست رفت

## حيات نبوى سالته علية الهوسم كالمخي ببلواور نموز كمال

اب بیر د کمینا ہے کہ محمول نصب العین کے طریق کار (فعل اسمان) اور انسس کی عملی اسانس د انفاق فی المال) کا وہ نمونہ کھال کیا ہے جس کی نشاندہی انسوہ محمدی صلی الشرعلیہ والہ دسلم سے ہوتی ہے ؟ انسس سلسلے میں ہم نے سب سے پہلے حیات نبوی صلی الشرعلیہ وسلم کے بنی پہلو کے بیان کرمنتی سب سے پہلے حیات نبوی صلی الشرعلیہ وسلم کے بنی پہلو کے بیان کرمنتی کہا ہے ماکہ اس ہوا بیٹ کو اخذ کرنے کا آغاز حضور علیالسلام کی ذاتی زندگی سے ماکہ اس ہوا بیٹ کو اخذ کرنے کا آغاز حضور علیالسلام کی ذاتی زندگی سے ماکہ اس ہوا بیٹ کو اخذ کرنے کا آغاز حضور علیالسلام کی ذاتی زندگی سے ماکہ اس ہوا بیٹ کو اخذ کرنے کا آغاز حضور علیالسلام کی ذاتی زندگی سے اسکے ۔

می حضرت خدیجة الکبری عرب کی سب سے زبادہ بالدارعورت تھیں اب کاسامان تجارت شام کی منٹرین کے فردخت، ہرتا تھا۔ جب وہ حفرر علیہ السلام کے عقید مبارک میں آئیس نوا نموں نے سارا مال و دولات نبی اکرم صلی انٹرعلیہ وسلم کی بارگاہ افد سس میں نذر کردیا ادر آ ہے۔ کے مرشن برخرج کوئے کاعزم کرلیا - لہٰذا یہ شادی دیگرمہ لحقوں اور حکمتوں کے علادہ اس لحاظ ہے کھی نمایاں اہمیت کی ساس می کراس سے حضور علیہ السلام کی معاشی زندگی میں اسودگی کا سامان فراہم ہوگیا۔ اسی امرکی طرف انسان کرتے ہوئے فرائی مجید اسودگی کا سامان فراہم ہوگیا۔ اسی امرکی طرف انسان کرتے ہوئے فرائی مجید میں ارشاد ہونا ہے:۔

اور الله تعالیے نے آپ کوخردر ا بایا اس عنی اور مالدار کر دیاراب اگر آپ کے پائس کوئی تیم آئے تر (اس کے مانگنے یر) نارا صن نہوں اور اگر کوئی سائل آئے۔ تواسے خالی وَوَجَدَكَ عَائِلًا فَاعَنَیٰهُ وَاحَدُلُا فَاعَنَیٰهُ فَاحَنُیٰهُ فَاحَدُلُا فَاحَدُلُا فَاحَدُلُا فَاحَدُلُا فَاحَدُلُا فَاحَدُلُا النَّسَارُلُ تَعْفَرُهُ وَآمَّا النَّسَارُلُ فَكَلَا نَسْفُهُ وَ وَآمَّا النَّسَارُلُ فَكَلَا نَسْفُهُ وَ وَآمَّا النَّسَارُلُ فَكَلَا نَسْفُهُ وَ وَآمَّا النَّسَارُلُ فَكَلَا نَسْفُى وَ وَآمَا النَّسَارُلُ فَكَلَا نَسْفُى وَ وَآمَا النَّلُمُ وَ وَآمَا النَّلُمُ وَ وَآمَا النَّالُ فَيَعَلَى الْمَثَلُولُونُ وَ النَّلُمُ اللَّهُ الْمُعَلَى وَ النَّلُمُ وَالنَّلُمُ اللَّهُ الْمُعَلَى وَالْمَلُى وَالنَّلُمُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّلَّالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلْمُ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّلِمُ اللَّهُ اللَّلْمُلِلْمُ اللَّهُ اللَّلْمُلِمُ اللْمُلْمُ اللَّلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُ

نه موڑیں( بینی جو کچھ وہ مانگے اسے عطا کردیں) اور ا پہنے رہ کی عطاق ک اور نعمنوں کا خوب جرجا کریں ۔

الذا صنورعلیالسلام کے ظاہراً مالدار ہوجائے کا بُروت بھی خودنف قرائی سے میسرا گیا۔ لیکن ساتھ ہی ایسے طرزعمل کو اپنانے کی تلقین کی گئی جس کے عبات انحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی حیات طیبہ عالم انسانیت کے لیے نمونہ کھال فرارایگئی ایک طرف صفورعلیہ انسلام کے غنی اور مالدار ہوجائے کا ذکر ہے۔ دو مری طرف اپنی دولت او رنعمت الہٰی کا فیضان ہر صنورت مندا و رطابہ کا رہی گٹا دینے کا حکم ہے۔ احاد بین اور میں گٹا دینے کا صلی اللہ علیہ وسلم نے اس اون اللی کو اپنی عملی زندگی میں ایسامقام دیا کہ سب کچے مستحقین اور غربار وسائمین میں تقسیم فر ماویا۔ یہاں کہ کہ دوسروں کا فقر و فاقت مستحقین اور غربار وسائمین میں تقسیم فر ماویا۔ یہاں کہ کہ دوسروں کا فقر و فاقت مشتحقین اور غربار وسائمین میں تقسیم فر ماویا۔ یہاں کہ کہ دوسروں کا فقر و فاقت مشتحقین اور غربار وسائمین میں تقسیم فر ماویا۔ یہاں کہ کہ دوسروں کا فقر و فاقت مشتحقین اور غربار وسائمین میں تقسیم فر ماویا۔ یہاں کہ بغیروقت بسر فرما نے بہت و مصنور علیمالسام نے معام نظرے کے ضرور تمندافراد کی خاطر جس طرز کی زندگی خود بسر مضنور علیمالسلام نے معام نظرے کے انسانیٹ میں ایرالا باد کہ نہیں مل سکتی۔ فرمائی۔ ایس کی نظرونیا کے انسانیٹ میں ایرالا باد کہ نہیں مل سکتی۔ فرمائی۔ ایس کی نظرونیا کے انسانیٹ میں ایرالا باد کہ نہیں مل سکتی۔

اے لوگو ! کیا تمہیں تمہاری ضرورت کے مطابق کھا نا بنیا میسر نہیں ہے ؟ بیٹک میں نے تمہار سے نبی صلی اللہ علیہ دسلم کو د کیھا ہے ۔ ان کے باس اس فدر شوکھی کھے دمجی نہ ہوتی تھی ہے۔ السته نعمان بن بنيربيان كرتے بيں:السسته في طعام وشراب
ماشِئت لقد رأ بن نبيكو
مَاشِئت منالدقل ما يعلاً
بطهن له

( ترندی )

#### آپ کا پیٹ مجرسکنا ۔

٧ - حضرت عائشه روايت كرتى بين :-

رسول الله صلے الله علیه وسلم نے اپنی وفات بیک کجھی منوا تر دود ن عُوکی روٹی سے بھی سیر ہوکر کھا گا ہنیں کھایا۔

ماشیع رسی ل الله صلی الله علی الله علیه وسلم من خبزالشعیر بومین مستایدین حسنی

فبصن (بخارئ مسلم ترندی)

آپ نے معذرت کرلی اور فرایا: -خرج السنبی صلی الله علیه وسلم من الدنیا ولسم لیشبع من خبن الشعدیں

( بخاری )

رمیں برگوشت کس طرح کھا وُں ' میرسے سامنے حضور علیہ انسلام کی زندگی کا نقشہ ہے آب اس دنیا ہے اس حال میں زھست ہو گئے کر جو کی رون بھی بیدٹ بھر کر مجمعی نہ کھائی تھی۔

ہم نے حضور علیالسلام کی خدمت ہیں حاضر ہوکر دکئی دنوں کے ، فاقے کا ذکر کیا اور سم میں سے ہراکی نے اپنے اپنے بیٹ پر سے کپڑا ہٹا کر ایک ایک بچھر بندھا ہوا آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو دکھایا۔ یہ دیکھ کر مضور علیہ السلام نے دکھایا۔ یہ دیکھ کر مضور علیہ السلام نے

مهم حضرت ابوطلی روایت کرتے ہیں: ۔
شکونا الحل رسول الله ہمنے
صلی الله علیہ وسلم المجوع حاضرة
فرفعنا عن حَجَرِحَجَدِ
فرفعنا عن حَجَرِحَجَدِ
فَرَفَعَ رسول الله صلی الله الجاء عن بیخربه علیہ وسلم عن بیخربه حکیا و کھایا۔

لینے بطنِ مبارک سے کیڑا ہٹایا توانس پر (فانے کا اگر زائل کرنے کے سیسے) دو پیقر بندھے ہوئے تھے۔

ا دراگرا ہے سلی اللہ علیہ وسلم کی خدمتِ افدسس میں کوئی جیزیہیں کی جاتی تراسے بجاکر رکھنا مناسب نہ سمجھتے۔

۵ ـ حضرت النس روايت كرنے ہيں : -

کان المسنجی صلی الله علیہ بنی اکرم صلے اللہ علیہ وسلم کوئی چیز بھی وسلم کوئی چیز بھی وسلم کوئی چیز بھی وسلم کا در کھتے تھے۔ وسلم کا جیسے کے لیے بچاکر نر رکھتے تھے۔

حيات نبوى صلى المحكيد كاعاملي ببلوا ورنموز كمال

اگر کوئی شخص اپنی ذاتی زندگی ایثار و قربانی کے اس منتہائے کمال کک تو

پهنچا د سے دبیکن وه ا بینے اہل وعیال کی نربیت اس ڈھب برنرکرسکا ہوکہوہ اس راستے کے مصائب واکام کو خندہ بیٹانی کے ساتھ نبول کرسکیس تو اندریں صور السرشخص كى عائل زندگى اس كے مثن بى تقویت كا باعث ہونے كے بجائے قدم فدم پراس کے لیے مشکلات کا باعث نبنی ہے۔اس بلیے صروری ہے کہ دا وحق میں قدم رکھنے سے پہلے اپنے اہل دعیال کوبھی بیکرایٹاروا حسان بنالیا جا ان کی میرت وکردار کو بھی اسی زنگ میں دنگ لیا جائے ہیں سے اس کی اپنی زندگی اَراست بہے اور ان کے فکرونظر کے بیمانے بھی وہی مقرر کردیئے جائیں جو خوداسےنصیب ہو چکے ہیں -اس طرح اس کے داستے کی نصوف بہت سی کادیمی از خود دُور ہوجائیں گی بلکہ اس کی جدو جہد کو ہر گھڑی ٹازگی اور تقویت میں تسر آتی رہے گی - آنحضرت صلے الله علیہ وسلم کی ذات افدس اور ان کی بخی زندگی جس تدر بلندو بزز نمونهٔ کمال ک حامل تھی آپ کی عامل زندگی بھی اس عظمت ورفعت کی " ئينه داريقى -آپ كى از داج مطهرات ا در اور اولا دِ اطهار نے ایثار و انفاق كى روسش کو اپنی حقیقی زندگی کے طور براس طرح قبول کر ابیا تھا کہ ان کے مثب وروز كاعالم بهى حضور عليه السلام بهى كى طرح فقروفا قر كامنطهر بن كيا نفا-ا مصرت عبدالرحن بن عوف را كم سامنه ايك مرنبه كوشت اورروتي بر مشمّل کھانا رکھا گیا تروہ رو پڑے اور فرمانے لگے :۔

حضورعلیہ السلام دنیاستے اسس حال بیں رخصت ہوئے کہ آپ اور آپ کے اہل عیال نے کبھی بھی بھرکی روکھی روٹی سے سیر ہوکر کھانا نرکھایا تھا۔ خرج المنبى صلى الله عليه وسلومن الدنيا ولوديثيع هووا هل بينه من حنبز الشعبير (صجح بخارى)

٧ - حضرت عائشه دخ كى اكس رواببت سے مذكورہ بالا سخنیفت كى تائيد سے تى ہے .

آ لِ نبی صلے اللّٰہ علیہ وسلم نے حضورعلیٰ لسلم کی دفات بک جوکی روٹی سے بھی سلسل دو دن سیر ہوکر کھا نا نہیں کھا یا۔

ما شبع ال محمد حدلی تله علیه وسد من خبرا لسنع بر بومین مستابع من حنی قبض مستابع بین حنی قبض رسول الله صلی الله علیه سلم (متفق علیه)

اللا \_ حضرت عائشه ره سه بهي روايت جه: -

ا بلیبیت بنی صلے اللہ علیہ وسلم پرلسااد قا ابک ایک مہینہ گزرجا ما مگر حضور علیالسلم کے گھروں میں سے کسی ایک گھریں ہی دھواں اُن مٹھ ما دکھائی نہ دیبا تھا۔

كان ياتى على آل محمدٍ صلى الله على الله على الله على الشهر لمدر على الشهر لمدر يركى في مبيتٍ من بيوت من الدرخان ( تزنى )

٧ - اسى مالت كاتذكره ايك اورصديث بين اس طرح ملتابها-

اتّاكنّا المحبدٍ صلى الله عليه وسلون كث الله عليه وسلون كث شهراً مَا نست و فسد ببنادٍ الذهو الآ المنسول والماع

( شماً لل الترمذي)

مم المبین نبری صلے اللہ علیہ وسلم ہیں اور ہمار سے شب وروز کا یہ عالم ہے کہ ہم بر بولا بولاحم بندگر زجا آ تھا۔ مگر ہمارے گھر کے بولے بی آگ نہیں ممارے گھر کے بولے بی آگ نہیں سوائے کھے داور کوئی غذا سوائے کھے دراور بانی کے اور کوئی غذا منہ ہوتی ۔

ے ۔ ام یوسف بن اسماعیل نبہانی مقل فراتے ہیں کہ عائشہ صدیقہ رخ نے حب عروہ سے ارست دفرایا ۔ اسے بھیتیج ا خداکی قسم ہم ایک چاند دیکھتے ہیں۔ بھروہ حہدیہ خوجا تا ہے ۔ بھر وہ جہدیہ خوجا تا ہے ۔ بھر

تیسرے میں کا چاند دیکھتے ہیں گر صنور علیہ السلام کی ازواج کے گھروں ہیں چاہا نہیں جلنا ۔ توعودہ نے عض کیا ۔ ضالہ جان ! بھرآب ارگوں کا گزرکیسے ہوتا ہے ؟

اس پر صفرت عائشہ صدیقہ شنے فرایا ۔ کھجورا وربانی سے ۔ ہمارے دوا نصاری ہمایہ ہیں ہوصا حب وسعت ہیں ۔ وہ کبھی تھیمی دو دھ وغیرہ بھیج دیتے ہیں توہم صفور علیالسلام کی خدمتِ افدس میں پیش کر دیتے ہیں ۔ افرس میں پیش کر دیتے ہیں ۔ اس فرندی ہی صفرت انس کی سے روایت کرتے ہیں کہ صفور علیہ السلام ایش کھریں تھی تھی ہی کوئی چیز صبح کے لیے بچا کر مذر کھتے تھے ۔ صفور علیہ السلام جب ایش کھریں تھی کوئی چیز صبح کے لیے بچا کر مذر کھتے تھے ۔ صفور علیہ السلام جب ایت کوئی چیز صبح کے لیے بچا کر مذر کھتے تھے ۔ صفور علیہ السلام بیت توصیح کے لیے بچے نہ ہوتا اور اگر صبح کا کھانا تناول فر ماہیتے توصیح کے لیے بچے نہ ہوتا اور اگر صبح کا کھانا تناول فر ماہیتے تردات کے لیے کچھ نہ ہوتا ۔ کان المدندی لایت خور مشبہ بنگا گھند (ترندی) کے ۔ ابوہر مردہ روایت کرتے ہیں :۔

حضور علیه السلام اور آب کی ازداج نے ما دم وفات کمجی بین وقت کا کھانا ہے در ہے نہیں کھایا ۔ ماشیع دسول الله صلی الله علیه الله علیه وسلع واهله شلا تا مناب المار حتی فارق الدنیا (جامع ترنزی)

الله بن عباس روابت كرنے ہيں: -

الله عليه نبى اكرم صلح الله عليه وسلم اور أب كه الله وعيال كنى كنى راتين اور دن لل واله الله وعيال كنى كنى راتين اور دن لل واله لله بغير كائما كائما أرديت كه واله لله ان كه باس رات كا كانا بهى نه بوتا كالكانا بهى نه بوتا كالكانا بهى نه بوتا كالكانا كالكانا بهى نه بوتا كالكانا كالكانا بهى نه بوتا كالكانا اكثر بوك موتا تفا -

ان رسول الله صلى الله عليه عليه عليه وسلويبيت الليالى عليه وسلويبيت الليالى المنتابعة طاويًا واهله لا يجدون عشاءً وكان اكثر خبزهم حسين الشعير فرندي الشعير ( ترندى )

حضرت عائشہ فقمسرون سے بیان فرانی ہیں:۔

مجھے حضور علیہ السلام کی وہ حالتِ زندگی یا دارہی ہے جس میں آپ صلے اسٹر علیہ وسلم الس دنیا سے رخصت ہوئے۔ خداکی قسم آپ نے عمر بھر تھجی بھی ایک دن میں گوشت اور روٹی برسٹ تل کھانا دو مرتبر نہ کھایا نتھا۔ أذكرالحال المنى فارق عليها رسول الله صلى الله عليه وآل و وسلم والله ما شبع من حنبير ولحمر مرتبين ولحمر مرتبين ولحمر مرتبين والمع ترندى)

• ا - حفرت ابن عباس شد مروی ہے۔ کہ ایک روز نبی اکرم اللہ اللہ اور بُرِاً اللہ اللہ صنعا بہاڑ پر کھڑے ہے ۔ حضورعلیہ انسلام نے ارتباد فرایا تیم اس فات کی جس نے تہدیں حق دے کر جیجا۔ آلِ محمرصلے اللہ علیہ وسلم کے گھر میں تنام اسی صالت بیں آئی ہے کہ ان کے پاس ایک جیٹی آٹا بھی نہیں منہا آپ کا بیکلام اس سے بھی زیادہ صا نہا کہ وہا کے کی آواز مصنی جاتی ہے ۔ اسی طرح حضر سائی دیا ۔ جیسے آسمال سے کسی و ھما کے کی آواز مصنی جاتی ہے ۔ اسی طرح حضر اللہ حسن فرائے ہیں کہ آلِ محمر صلے اللہ علیہ وسلم کے گھر میں ایک صاع کھانے نے ام حسن منہیں گزاری

رسول الله صلے الله عليه وسلم نے فرطا فيم ہے الله کے راست بیں جننا میں ڈرا یا گیا ہوں۔ آنا کسی کو بھی نہیں ڈرایا گیا اور نسم ہے اللہ کے راستے ہیں جننا مجھے وکھ دیا گیا ہے آنا کسی کو نہیں دیا گیا اور قدم ہے مجھ تریب تریس دن رات ایسے قدم ہے مجھ تریب تریس دن رات ایسے قال رسى الله صلى الله عليه وسلولف أخفة في الله وما يخاف احدا كولف أوكذ يُت كالله والمنطقة الله وكالمنطقة والمنطقة والمنطقة والمنطقة والمنطقة والمنطقة المنطقة والمنطقة المنطقة المنطقة والمنطقة المنطقة والمنطقة المنطقة والمنطقة المنطقة المنطقة والمنطقة المنطقة والمنطقة والمن

گزرجات تھے کہ میرے اور بلال کے لیے اتنا کھا نابھی نہ ہو تا بھا ہو کسی بھی جا ندار کے کھانے کے لیے ہو۔ بجزاں کے بھا برکھیں سمجھی کے بیال کی بغل میں کھیں سمجھی سمجھی محمی ہے تا ہوتا۔

طعاء هم ياكله ذوكبار الآشئ شئ يواريبوا بط بلالٍ بلالٍ

(شَمَا مَلِ ترمذی)

فقر محدى صط شعبيم اضطرادي نهين اختياري تقا

نرگوره بالا احادیث و اقرال صحابہ سے اس امرکا بخوبی علم ہوگیا کہ اسخفرت صلی اللہ علیہ وسلم کی بخی اور عالمی زندگی کا عالم کیا تھا۔ حضور علیہ السلام کی فقر و فاقر پرمبنی اس زندگی کا نقشہ ویکھ کرکوئی شخص ہے گمان نہ کرنے کہ بی حالمت اضطراری تھی۔ آب صلی اللہ علیہ وسلم مجبور و بے بس تھے۔ آب کو اپنے اور اپنے اللہ دعبال سے لیے کھانے کو کچھ ملیسہ ہی نہ آنا تھا۔ لہذا کچھ نہ باتے ہوئے زندگی س فقر سے عبارت ہوگئی تھی۔ نہیں نہیں، یہ تصور شان رسالت ماب صلی اللہ علیہ دسلم سے ناآشنا کی بلد پر بیدا ہوسکتا ہے۔ اگر اصنطراری حالت میں بامر مجبوری فاقد آئے اور زندگی اس حال میں بسر جونو یہ کوئی ایسا محال نہیں جوائے تا موشی سے وقت محبوری فاقد آئے اور زندگی اس حال میں بسر جونو یہ کوئی ایسا محال نہیں جوائے تا موشی سے وقت گزار لے نویہ مقام صیر ہے۔ جوابنی جگہ ایک فضیلت ہے سیکن سرور دو عالم گزار لے نویہ مقام صیر ہے۔ جوابنی جگہ ایک فضیلت ہے سیکن سرور دو عالم صلی اللہ علیہ وسے کے بیا ۔ ندی ورجہ رہ جانا ہے۔

تحجے نہ ہوتے ہوئے فافر کرنا اننی عظمت کی بات نہیں جننی کہ سب کچے ہوتے ہوئے ہوئے ہوئے اوری و فا ترانی عظمت کی بات نہیں جننی کہ سب کچے ہوتے ہوئے ہوئے ہوئے والے کو مفالم کے سبب کسی زیادتی کرنے والے کو مفالم کے سبب کسی زیادتی کرنے والے کو مفالم کردینا آئنی بڑی فضیلت نہیں حتنی کہ طاقت ورا ورمضبوط استعداد کا مالک ہوتے

ہوتے کئی کو معاف کرناہے۔ لہذا فقر اضطراری ہیں وہ کمال مضمر مہیں جو فقر افتداری ہیں ہے۔ یعضر رعلیہ السلام کی وہ عظمت جو ہمیشر کے لیے عالم انسانیت کے سامنے "نمونئر کھال"کے طور بر ہوجو درہے گی بہ ہے کہ آ ہے نے سب ہجی ہر تے ہوئے اپنے اور اپنے گھر کے بیے فقر وفاقہ کو ننتی فرالیا۔ باری تعالیٰ نے آپ کو دنیا و آ خرت کی تمام فعمتوں کا تقتیم کرنے والا بنا یا تھا۔ آب کو دنیری خرانوں کی دولت سے بھی مہرہ ور فرایا تھا۔ مبیا کہ حضور علیہ السلام کے اپنے ارنساد سے جو حضرت ابوہر ریہ ان سے مردی ہے :۔

بے نسک رسول المترصلے المترعلیہ دسلم
نے فرمایا کہ بیس تمام کلاموں کی جامعیت
کے سابھ مبعوث کیا گیا ہوں ، میری
مدور عب اور دیدیہ وطلال سے کی گئی
ہے اور بیں نے حالت خواب بیں دیکھا
کہ مبرے باس زمین کے تمام خرانوں
کی جا بیاں لائی گئی اور مبرے ہاتھ ہیں
دے دی گئیں۔

ان رسول الله صلى الله عليه وسلم قال بعثت بجوامع الكلم و نصرت بالرهب و بينا امنا مناعث و أبيت في بينا امنا مناعث و أبيت في بدى الارص فوضعت في بيدى الارص فوضعت في بيدى (متفق عليم)

اس امریس کوئی شک نهیس کدا نبیارعلیهم السلام کے خواب وحی اللی اور زنده حقیقت ہوتے ہیں - اس بلے آب کو دنیا کے تمام خزانوں اور نعمتوں کے ملک و تقییم کا نثری فی الحقیقت عطا کیا گیا تھا نہ کہ محض بشارت - بہی وجہ تھی کم آپ کو بلا تحصیص بی کم بھی دیا گیا : 
بلا تحصیص بی کم بھی دیا گیا : 
کو آسگا المتسائل فیکا تنظیر اس اور جو کوئی سائل آپ کی ضرمت ہیں کو آسگا المتسائل فیکا تنظیر اس کی ضرمت ہیں کو آسکا المتسائل فیکا تنظیر اس کا سے خالی نہ مور پینی جو کچھ

## بھی مانگے اسے عطا کیجئے)

بس اسی فرانی عمری تعمیل بی آب صلے اللہ علیہ دسلم نے دبنری مال و دولت کے آم فرائی اور وسائط خلقِ خدا کی بہتری اور فلاح و بہبود پر خرج کر دبئے اور نود سائل سے ساری زندگی اپنے لیے حالیہ ففر کو ننتخب کئے رکھا ۔ جو کچے بھی مختلف وسائل سے آپ کو میسرا آبا بجائے اپنے آوپر خرج کرنے کے معاشرے کے دیگرافراد بر خرج فرادیتے ۔" ایس ما اسا کی فلادیتے ۔" ایس مقام پر فائز نظے سائلین و محروبین میں تقتیم فرما دیتے اور نود تشکر و تفویض کے اس مقام پر فائز نظے کہ نظر و فاقہ میں تُعطف محروس کرنے ، ظاہراً اور باطناً کئی لحاظ سے بھی آپ مجبور ، کہ نظر و فاقہ میں تُعطف محروس کرنے ، طاہراً اور باطناً کئی لحاظ سے بھی آپ مجبور ، سائلین اور نظر د فاقہ میں تُعطف محروس کرنے ، کوئکہ آپ کی خاودولت مندی پرنصی قرآنی شاہر خادل ہے :۔

اوراس نے آپ کو (ابتدارہیں) ضرفر<sup>زند</sup> بایا ، کبس اس نے آپ کو غنی اور مالدار کرد ما ۔ وَىَ جَدَكَ عَامِلًا فَاعَنٰی (الضحیٰ۱۹)

زران جس کی نفا اور دولت مندی کی شهادت دسے۔ اس مہتی کے گھر مین نین نین ماہ کک آگ کا نہ جلنا " منونۂ کمال کا نقطہ اُ غرب" نہیں توادر کیا ہے؟ اس حقیقت کی عملی ما مید حضور علیہ السلام کے اس معاشرتی طرزِ عمل سے ہونی ہے ۔ جس کا تذکرہ احا دبیت بیں کثرت سے ساتھ ملنا ہے۔

حیات نبوی صلی تشریره تم کامعان بی بیلواور تمونه کمالی معان بیلواور تمونه کمالی معان بیلواور تمونه کمالی معانه بی معانه بی معان بین معنور علیه السلام کا طرز عمل نفع بخشی ، فیصل رسانی اورا بیار و انفاق کا اس قدر نمونه کا کم آب نے معان سے سے فقر و فافہ اور معاشی تعطّل رفع کرنے کے لیے اپنی ساری کی ساری دولت کہا دی بخشی ۔ اس حقیقت کا اندازہ

حضور علیبالسلام کے اسس ارشادِ گرامی سے ہونا ہے بجے حضرت ابوہر رہے شہد روایت کیا :۔

آپ نے فروایا اگر میرہے پاس اُحدکے پہاڑ کے برابرسونا ہو تو مجھے اس بات میں دلی مترت ہوگی کہ تین رائیں گزرنے سے پہلے اس میں سے کچھ نہ بچے سولئے اس کے کہ جس سے میں فرض ادا کرسکوں اس کے کہ جس سے میں فرض ادا کرسکوں

ا۔ قال صلی اللہ علیہ وَسلّم دوکان لی مثل اُحکدِ ذھبًا لسّرنی ان لا یہ سّعلی ثلاث لیال و عندی مِنه شمع کم الآ مشیع اُرْصِدُهُ

لِلدَيْنِ (صحِح بخارى)

یر بنظ محنورعلیہ انسلام کا وہ اُصولِ زندگی حب نے آب کے طرزِ عمل کو ابدالا باو یک نمونَهٔ کمال'' بنا دیا۔

قرآنِ حکیم نے اہلِ ایمان کو دوسروں سے لیے ایٹار والفاق برا کا دہ کرنے کی خاطر بہ حکم دیا تھا ؛۔

یکٹ کے لگے میا ذا یُٹفی فُٹون ﴿ آپ سے پوچھتے ہیں کیا خرج کریں فرما فیل الْعَدَفْق ورتوں ہے زائد (البقرق ، ۲۱۹) ہے دوسروں کے لیے خرچ کردو۔

كے دوران حضور عليه السلام فصحابه كوحكم ديا : ر

تم میں سے جس کے پاکس ضرورت سے
زامد کیٹرا ہووہ اکس شخص کو لوٹا دیے
بھے اکس کی ضرورت ہے اوجی کے اس
مزدرہ کے اندکھانا ہووہ اسٹیفس کو لوٹا دیے جے

"من كان عندة فضل ظهرٍ فلا فليعد بم على من لا ظهر لك ومن كان عندة فضل ذادٍ

اس کی صنرورن ہے۔ حفرت ابرسعبدخدری فزماتے ہیں) حتی کہ ہم نے بہم چھا کہ زائد ارضرورت کسی چیز ہیں بھی ہمارا کوئی حق نہیں ہے۔

فليعدبه على من لازادلة " حنى ظندان لاحن لاحدد منّا في الفضل (ابرداود) فكيك فرب كي كافلسفر

اس ارتنا دِنری صلے اللہ علیہ وسلم نے ایک ایسے نمونہ عمل کی بنیا د فراہم کردی۔
جس کے ذریعے صبیح اسلامی معاشرت کی نصرت تشکیل بلکہ سجب کی ضمانت میں آسکنی
جس کے درایعے صبیح اسلامی معاشرت کی نصرت تشکیل بلکہ سجب معاشی تفریق طبقاتی
نفادت کا باعث ہوسکتی بھی ۔ کچھ لوگ ایسے بنتے جن کے پاکس ضرورت سے زائد بھی
رہنا بھا اور کچھ لوگ ایسے بنتے جو ان بنیا دی ضرورتوں سے محروم بنتے ۔ یہ امتیازِ
معیشت اگراسلام کے لیے قابلِ قبول ہوتا اورائس کے باتی رہتے ہوئے اسلامی قدل
کا بندیا ممکن ہوتا تو المحضرت صلے اللہ علیہ وسلم الیا وجوبی اورصری کے مکم کجھی بھی اور
نفروانے ۔ بھر جناب رسالت ماب صلے اللہ علیہ وسلم الیا وجوبی اورصری کا کھی خبھی بھی اللہ علیہ وسلم الیا وجوبی اورصری کے مکم کبھی بھی اور

لا صرورت سے زائد کیٹرا اس شخص کو بہ ہے وٹا دوحب کے پاس صرورت کے مطابق نہیں ہے ۔ اور صرورت سے زائد کھا نا اس شخص کو لوٹا دوجس کے پاسس صرورت کے مطابق نہیں ہے۔ صرورت کے مطابق نہیں ہے۔

میں رحضورعلیہ السلام نے فرایا :-فلیعد مب علی من لا ظهر لئے ۔ فلیعد بلہ علی من لا ذادلئ (ابرداؤد)

بہاں دونوں مرتبہ تصنور علیب رائسلام نے " لوٹا وینے" کا عمصا در زمایا ہے۔ بہنیں کہا کہ" صرورت مند کو دے دوئ اگر الفاظ برعزر کیا جائے تر بہت جابا ہے کہ" لوٹایا تراسی چیز کوجا تا ہے جر پہلے آئی بھی اسی سمت ہوئ اگر کوئی چیز اس مت سے بھلے مرآئی ہو تو بھر" ویتے "کا لفظ استعال کرتے ہیں " لوگائے" كانهيس حضور علبه انسلام كاير لفظ منتخب فرمانا خالى از حكمت نه تما ـ أتخضرت صلى التندعليروسلم وراصل صبابر لرام كوبيربا وركرانا جابين تحف كه جب معاشرے ہیں معاسی تفاوت کا عالم برج کرکہ بعض کے پاکس ضرورتوں سے بهن زباده جوا وربعض كو صرورتيس مجى ميتريه جول توابل نردت كوبرجان لييا چا جئے کہ جو کچھان کے پاکس ان کی صرور نوں سے زا مدہے وہ بقینیا کسی نرکسی کا حق جِبن كرتم ياسب من المعنى تلفى كايه عمل بالواسطر مهويا بلاواسطر ، كبكن أنتي ب اٹل ہے کہ وہ کسی صرورتمند کا حق نھا جرکھی نہ کسی صررت میں اہل دولت کے باس ان كى ضرورنوں سے زائد بي براہے - اگر ہرننخش كواس كاخى بل جانا توكى سے ياس اس فدرزا مدرز بيتا -اس بيه حكم فراياكيا -" فلبعد بهه" - بروا دوا شخص کو حبس کا حق ہے اور بھی کر تمہار سے پائس آن بہنیا ہے ؟ قرآن مجیداس نصرر کو بوں واضح کرنا ہے:۔ وَفِي أَمُوا لِهِ عَرْسَقُ حَقَّ الْمُ ا وران دولت مندول کے اموال مَعُكُومُ مُ لِلْسَكَامِّلِ وَالْمُحُرُومِ مِي سَالِين ومُحومِين كاحق بهي ثابل (المعارج، ۱۲) ---

الس حقیقت کو نظرانداز نهین کمیا جانا چاہیے کرکھی کاحق ہونا ہی اسی لیے ہے کہ اسے اوا کمیا جائے ۔ اگروہ اوا نہ ہو تو صر بح ظلم ہوگا اور حس دولت بین ظلم اور حق نلفی کی آمیز کشن ہوگی وہ جاکز نهیں ہوسکتی ۔ اس لیے فران مجید نے گوئش دولت کا ایسا منصفا نہ ننظام قائم کرنے کی تلفین کی ہے دیجس میں کھی فیم کے ظلم و استحصال اور حق تلفیٰ کی گھنجا کش نہیں ہوسکتی ۔ استحصال اور حق تلفیٰ کی گھنجا کش نہیں ہوسکتی ۔ ارشا دہ و تا ہے : ۔

یہ مال و دولت تم بین سے صرف ا مرار سے ہاتھوں میں ہی کر دیش نہ کرتی ہے۔ كَىٰ لَا يَكُونُ دُولَةً ۗ بَيَنَ الْاَغُنِيَاءِ مِنْ كُوْ

(الحشر ٤)

چنانچے صحابر کوام رہ نے حضور علیہ السلام کے اس ارشاد کا کہا خوب مطلب مجھا۔ "کہ حب کک معاشی تفاوت کی بیصورت حال قائم رہے گی۔ زائد از ضرورت کی ب دانے بیں بھی ہما راکوئی خی نہیں ہوگا ؟"

سارایک اورمقام پرآنحضر صلحالتُدعلبه وسلم نے ارتباد فرمایا: به

باابن آدم إنّك أن تبذل الفضعل حني لك وإن تبسك ف شك لك ولا تلام على كفافٍ وابداً ببن تعسول

( رواه ابوامامته بصحیح ملم' حامع ترندی)

الے بنی ا دم اگر تواہی خردت سے
بچا ہوا سخفین پرخرج کردے تو بہتر کے
لیے بہتر ہے اور اگر تو اسے بچا کردکھے
اور اگر تو اسے بچا کردکھے
اور اگر تو اسے بچا کردکھے
مزورت کے لیے بچا کر رکھنے پر کوئی
طامت نہیں اور نو اِنفاق واحسان
ان توکوں سے تنہ وع کر جن کی دمردای
جھے پر عائد ہوتی ہے۔

مم - حضرت عنمان رض آنحضرت صلی الله علیه وسلم سے روایت کرنے ہیں - آبِ نے فرایا :-

بنی آ دم کے بیے سوائے نین چیزوں کے اور کوئی عنی منیں ، ایک گھرش میں ردسکے اور کیٹرا حسسے اس کا سنر جھیب جائے اور ایک وقت کا ليس لابن آدم حق في المسوى هذه الخصال جيبت السكنك و ثوب يوادم عودنك وجلف الحنب المختب

والمهاع (جامع ترندی) کھانااؤیانی۔

اس صدمین کے ذریعے حضور علبہ السلام نے معاشی تفاوت اور ماسم اری ی حالت میں کم از کم صروریاتِ زندگی بیان فرما دی ہیں ۔ حس کا مدعا یہ ہے کہ اگر تحسی شخص کویه تبینوں جیزیں حاصل ہوں اوراسی معاننرہے کے بعض دیگرافراد ان سے بھی محروم ہوں نوکسی کو بین نہیں پہنچیا کہ وہ ان سے زائدا پنے بالس ر کھے ، زائدر کھنے کاحق تب ملے گا۔ جب بہ مینوں چیزیں ہرا کی کوجائز اور باعز ّت طریقے سے مبہہ رَاجائیں ، ورنہ دینِ مصطفوی <u>صلے</u> التّم علیہ وسلم معاشر میں ابسا تفاون کوارا نہیں کر *سکنا کہ کچھ*لوگ ان صرور نوں سے محروم ہوں اوراگر ان کوعاصل کریں توناجائز ذرائع سے ، بےضمبری اور بے عرقی نے کے طرینی بر، ا بنی دیانت ، شرافت اورعصمت فروخت کرکے ، بینی کچھے توا بنی مسلمانی اور د بنداری کے عوض زندگی خریدی اور کھھ لوگ نهصرف صروریات سے زائد بلکہ تحسینات اور تعیشاتِ حیات سے بھی زائد کے مالک ہول۔ یہ تفریقِ اکسلامی معات رہے کاشیرہ نہیں ملکہ اسوة مصطفوی صلے الله وسلم کے خلاف کھلی بغاوت اورتعلیمان اسلام کے قلاف زبردست جیلنج ہے ۔

۵۔ بو نمونگر کھال ما جدار کا کنات صلے اللہ علیہ وسلم نے عالم انسانیت کے سامنے پیش فرمایا دائس کا معباریہ نظا کہ " اگر کوئی شخص صبح اس حال میں کرہے کہ اس کے پیٹ بیں ضرورت کی غذا ہوا وروہ اس کے ہوتے ہوئے دن کا کھانا سنبھال کر رکھے نووہ بیسمجھے کہ اس نے وزیاجے کررکھی ہے ۔" حدیث کے الفاظ یہ ہیں۔ فکا تہا حییزت للہ اللہ نیا (جامع ترمٰدی)

۱۹ - حصرت ابن عبالس رہ سے مروی ہے کہ حضور علیہ السلام نے فرط یا : -لیس المہ فی من المدی میں شیع میں میں میں میں ایمان دار نہیں ہوسکتا جورات وجادهٔ جائع کوپیٹ بھرکرسوجا تے درآنحالیکہ اسرکا ( بخاری ) پڑوسی بھوکا ہو۔

ے۔ محضورعلیہ السلام کے بہنس کردہ نموزیہ کمال کی عملی جھلک حضرت ابوہر رہے ہے ۔ محضوری البر رہے ہوتا ہے کہ آب سے مروی اسس حدیث سے ملتی ہے اور اسس بات کا بھی اندازہ ہوتا ہے کہ آب کی ذندگی فقروفا قد میں کیوں بسر ہوتی محق ۔ وہ فرماتے ہیں :۔

حب فتوحات کے ذریعے صفورعلیالیا کے دریا کے دریا کے کھولے ہوکتے تو آپ کے کھولے ہوکتے تو آپ کے کھولے ہوکر فرمایا کہ ہیں مومنوں کی جانوں ہے بھی زیادہ فرمیب ہوں۔ پس اہلِ ایمان ہیں جوش چھوڑ کر مرسے گا تو وہ بیس اواکروں گا اوراگر مال چھوڈ کر مربے گا تو وہ کیا تو اس کے وڈنا رہے گے دڑا رہے گا تو اس کے وڈنا رہے گھے۔

فكما فتح الله عليه الفتوح قاعرفقال انا اولى بالمومنين من انفسه عرف من توفي من الهؤمنين ف ترك ديئًا فعلى فضاؤة و من ترك حالًا فهولور ثبت لم

(منفق عليه)

جوں جرن حضور علیہ السلام کے ذرائع ووسائل میں وسعت پیدا ہوتی گئی۔آپ کی نفع بختی اور احسان وا نفاق کی روشش میں اور اضا فرہونا گیا۔ یہاں کہ کرآپ نے کفالت عامہ کا ذمراً کھالبا ۔ جوشخص ہرا کی کا برجھ اٹھا نے گئے اسے اپنے لیے سولئے فقر دفاقہ کے اور کچھ بھی لیند نہیں آسکتا۔ گویا اسس ارشاد کے ذریعے حضور علیہ السلام اسس امرکا اعلان فرفار ہے تھے کہ" لوگ اپنے سکھ آپس میں بانٹیں مگر ان کے وکھوں کی ذمہ داری میں اُٹھالوں گا ؟

ام من المن الله الله عليه والم كا بيط زعل السس وا فعرس مزيد واضح م و جائي كا جرك المام ترندي في الله عليه والم كا بيط زعمل السس وا فعرس مزيد واضح م و جائي كا جرك المام ترندي في في من كياب : أبي المبيد تسعون المف و دهي صفر رعليه السلام كي خدم ت اقدى بين المبيد المدين المدين

فوضعت على حصيرِ فها ردّ سائلاً حتى فرغ منها، فجاءة رجل فساك فقال ليس عندى شيئ ولكن ابتع على فاذا جاء ناشيش قضيناه ( ترنرى )

عَلَبْدِ وَسَلَّمَ شَيًّا قطُّ فقالَ

نوت ہزار (۰۰۰ مربہ کا ہربیپیں کیا گیا۔ جہیں چٹائی پررکھ دیا گیا۔ جہیں چٹائی پررکھ دیا گیا۔ آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے کسی سائل کوخالی نہ موڑا۔ یہاں کک کرساری رقم ختم ہوگئی اس کے بعدا یک شخص نے اپنی ضرورت بیان کی یحفورنے فرطایا۔ اب میرسی پاپس بیان کی یحفورنے فرطایا۔ اب میرسی پاپس بیا بی نہیں ہے لیکن تومیرے نام پر بیسے باقی نہیں ہے لیکن تومیرے نام پر بوجی چاہے اُدھا رخرید ہے۔ جب ہمار بیسے باتی نہیں ہے کہا دھا رخرید ہے۔ جب ہمار پاپس بیسے آئیں گے۔ ہما داکر دیگے۔

حضور علیہ السلام کا بیٹمل کس قدر واضح اور فیصلہ کن ہے ۔ جو بہتی صرور تمندوں کی حاجات اُدھا رکے ذریعے بردا کرنی ہے وہ مال و دولت میں سے ایک پائی کہ اپنے باکس رکھنے کی روادار کب ہوسکتی ہے ۔ حضور علیہ السلام کے جود وسٹحا کا بہی عالم دیکھ کر حضرت جا برخ روا بیت کرنے ہیں :۔

کر حضرت جا برخ روا بیت کرنے ہیں :۔

مَا اللّٰہِ عَالَی کَا اللّٰہِ صَلّٰ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ صَلّٰ اللّٰہِ صَلّٰ اللّٰہِ اللّٰہُ اللّٰہِ الللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ الللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ اللّٰہِ

آپ سے جب بھی کوئی چیز مانگی گئی ۔ حضورعلیہ السلام کی زبانِ اقدیس برکھی بھی" منہ بن "کالفظ رنہ یا ۔

لاً (متفق علیہ) جبی "نہیں"کالفظ رہ آیا۔ ۵۔ حضرت عائشہ از نے بحضورصلی اللہ علیہ وسلم کے ابیار واحسان کا معمول بیان کرتے ہوئے یہان کک روایت کیا ہے کہ" ایک مزتبہ جبیہ یاسات د نیار سہارے گھر بین کی گئے۔ جب کہ باقی سب کچے را و خدا میں انفاق کردیا گیا تھا۔ یہ واقعہ حضور علیہ السلام کے ایام مرض المون کا ہے۔ آئی ساری رات بے جین رہے۔ کروٹیں برل برل کر رات گزاردی ۔ صبح میں نے بیعینی کا سبب بوجھا تر حضور سنے فرمایا۔ وہ دینار ابھی گھریں ہی ہیں۔ کسی ضرورت مندکو کبرں نہیں دیتے گئے۔

اگران دیناروں کے گھریس ہوتے ہوئے خدا کا بنی خداسے جا ملتا تو اسس کا کیا حال مدت

فقال ما ظنّ ننبی الله لو لغی الله عن وجلّ وهذه عندهٔ (مندامام احمد)

اسی نفر نے سے معنور علیہ السلام کو ران بھر رپانیان رکھا اور نیند کک نہ آئے دی ۔ گریا اسوہ مصطفوی بیر بخفا کہ ۲ ، ک د نیار بھی گھریس جھوڑ کروصال الہی کے تصور سے پرنشان منتے اور جاب محسوس فرا رہے تھے۔

• ا۔ اصحابِ سیرو صدیت بیان کرتے ہیں کہ ایک مرتبہ حضررعلیہ السلام کی ضدمت ہیں سونے کی ڈلی بطور نذرانہ میش کی گئی۔ آپ نے حصرت بلال اُلا کو حکم دھے کر اسے صرورت مندوں ہیں تقسیم فرفا دیا۔ اشنے ہیں ران ڈھل گئی۔ مزید کو تی عاجمند نہ آیا اور ڈلی کا کچھ کھڑا گھریس باتی رہ گیا۔ آپ نے حصرت بلال اللہ سے فرفایا کہ ہما کے گھراطلاع کر دو۔ جب بک سونے کا محکوا گھریس بڑا ہے او ررا ہِ ضوا ہیں فرج نہیں ہوجا نا میں دارت مسجد میں ہی بسر کردوں کا گھرنیس بڑا ہے او ررا ہے ضوا میں فرج

معافرتی زندگی میں صنورنی اکرم صلی الله علیہ وسلم کا یہ وہ طرز عمل نفایتے لطور
" مئونہ کھال" د بیائے انسانیت کے سامنے بیش کیا گیا رگریا حصولِ نصب لعین
کی جد و جہد حب کا طریقہ کا راہ رعلی اساس" احسان اور انفاق "کا عمل ہے ۔ اس کا
نونہ کھال ذاتِ مصطفوی صلے اللہ علیہ وسلم کے ذریعے اس طرح بیش کر دیا گیا ہے اگر
اس نونہ کھال ذات میں سطفوی صلے اللہ علیہ وسلم کے ذریعے اس طرح بیش کر دیا گیا ہے اگر
اس نمونہ کھال کی بیروی ہے ۔ میمیں جاہئے کہ ہم اپنے گریبا نوں میں جھا تھیں ۔ این
شب وروز کا جائزہ لیس اور اس امر کا فیصلہ خود کریں کہ میمیں دوانت و آسائش نیادہ
عزیز ہے یا خداکی رضا و محبّت ۔ فاعت بوروا چاا کو لی الا جصدا د



انسانی جرجمد کا





حسول نصب العين كى جديجه كامعيار عمل

اس امر کے طے باجانے کے بعد کم صول نصب انعین کی جدوجہ دکا نمونہ گال اس امر کے طے باجائے کے بعد کم صول نصب انعین کی جدوجہ دکا نمونہ گالہ فرکہ علیہ وسلم ہے۔ ٹیا ید کئی کے ذہن میں بیسوال بیدا جو کہ جو فرکورۃ بالا نمونہ حیات امام المرسبین خاتم الا بیارصلے اللہ علیہ وسلم کے اُسوہ کم سنت سے تابت ہے۔ اس کے مطابق ایک عام آدمی کیؤ کمرزندگی مبرکرسکا سنت ہے ؟ اس لیے عملی ایٹار واحسان کی وہ حرکمال جو اُسوۃ بنوی صلے اللہ علیہ وسلم نے متال کے حتیا کی جو اس نے متال اللہ علیہ وسلم است رکھی جا سکتی ہے ایک وسوسہ ہے جو اس لیے ذہنوں میں بیدا ہوناہے کہ اس جیال سے انسانی بی ایک وسوسہ ہے جو اس لیے ذہنوں میں بیدا ہوناہے کہ اس جیال سے انسانی بی علی زندگی کو حیات بنوی صلے اللہ علیہ وسلم کے نمونہ کے مطابق ڈوال نہ سکے اور یہ نموں کہ کو میات ہیں؟ دراصل مز عوم مفاقاً اور یہ اور یا دی منافع کے بیجاؤگی ایک تدبیر ہے۔ اور یا دی منافع کے بیجاؤگی ایک تدبیر ہے۔

اگرسم سنّت بنوی صلے اللہ علیہ وسلم کے ہر بہلوا وراُسوۃِ محدی صلے اللہ علیہ م کے ہر عمل کی نسبت یہی لا کے قائم کرنا مشروع کر دیں تو حفیدت یہ ہے کہ حضور علیہ السلام کی ذات کھی کے بیے بھی وا حب الا تباع اور لا تَقِ تفلید فرار منبس ہا گئتی اندیں صورت بعثتِ بنری کے مقصد اور عزض و غایت کی ہے بھی ہے سوّد آرزوکے سواکچے باقی نمیں رمہتی - حب انبیار علیہ مانسلام کو دنیا میں مبعوث ہی اس بیے کیا جاتا ہے کہ وہ ہوایتِ ایزدی کے مطابق انسانیت کے لیے قابلِ عمل مُونَرِحیا حہاکم یں تو یہ کیسے مکن ہے کہ ان کا حمیا کردہ "عملی نمونہ کمال" انسانوں کے لیے کھاتھ ا بیروی کے قابل نرمو۔

انبیارعلیهم السلام کوخود سلِ انسانی بین سے مبعوث کرنے کا مقصد اور فشار اللی بھی بھی بھی نظام کوخود سلِ انسانی بین سے مبعوث کرنے کا مقصد اور فشار اللی بھی بھی نظا کہ لوگ بجدازاں ان کی سنّت پرعمل بیرایز ہوسکنے کا بھایڈ نراش سکیں قرآن عکیم میں بعثت نبوی صلے اللہ علیہ وسلم کی نسبت مذکور ہے:۔

بے تنک اللہ تعالی نے اہلِ ایمان پر بڑا احسان فرمایا کم ان کے اندرخود انہی میں سے رسول اصلی اللہ علیہ وسلم کو مبعوث کیا جو انہیں اسس کی آیات رہھ کرنا تاہے اور ان کے قلب و باطن کا زکیرکر تاہے اور انہیں کتا ہے حکمت کا زکیرکر تاہے اور انہیں کتا ہے حکمت كَفَّدُ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُوَمِّنِ اللَّهُ عَلَى الْمُوَلِّامِّنَ اللَّهُ عَلَى الْمُوَلِّامِّنَ اللَّهُ عَلَى الْمُولِامِّنَ اللَّهِ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُو

کی تعلیم دیا ہے۔

گریا دیگرانعامات کے علاقہ بنی اکرم صلے اللہ علیہ وسلم کا نسلِ انسانی میں سے

مبعوث ہونا بذات خود الملِ ایمان پر بہت بڑا احمان ہے کیونکہ اس طرح صنور

کا اُسوۃ مبارک انسانی و شخصی صورت میں ہونے کی دج سے تم عالم انسانیت کے
لیے قابلِ عمل العجائق نقلبہ نمونہ قرار بایا۔ اگر نموز حیات بنوی صلی اللہ علیہ وسلم غیال اُن اللہ علیہ وسلم غیال اُن میں محتال مولی صورت میں بعنی ما فوق البشر حالت میں عطا کیا جاتا تو اس کی نسبت ناممکن العمل ہوئے

کا اعتراض ہے ہوتا۔ جب ذات حق نے اس نورکا مل کو دنیا تے آب وگل میں محتبہ شری صورت میں بھیا ہے۔ دات حق نے اس نورکا مل کو دنیا تے آب وگل میں محتبہ شری

زندگی سبرکی ہے اور اس کی جملہ شرائط اور تعاضے بھی بنمام وکمال پورے کیے ہیں۔
جن براحا دیث وسیر کی مبراروں کتب شاہرعا دل ہیں۔ تراب کحی کا ایسا اعتراض سوائی شیطا نی بہکا و سے اور نفسانی تر دکھے اور کیا معنی رکھتا ہے ؟ حضورعلیہ السلام کی سبرت کا تمونہ کھالی اگر قابلِ عمل نہ جو تا تو قرآن اسے الم ایجان اور عالم النیا ببت کے لیے میں کو تھند "اکسور عمد " قرار نہ ویا۔
"اکسوری حمد " قرار نہ ویا۔

حياتِ صَحَابِةً \_ اتباعِ مُونزِ كِمَالُ كَيْ عَمَلَى دليل نى اكرم صلى الله عليه وسلم نے نرصوت اپنے" اسوہ وعمل" كوانسانيت كے ليے بطور نمونه كمال سيشي فرمايا - بكه ابنے فيضانِ رسالت سے صحابہ كرام كى ايك ليمى جماعت بھی تشکیل فزوائی ۔جن کی زندگیاں اُسوۃ بنری کی عمل انباع وُنقلید کی آئینار نفیں۔ بیصحابہ انبدارٌ عرب معاشرہے سمے عام افرادہی تھے۔جن میں سے اکثر کفرو نْسرك كے علاوہ دىگىرمعانترتى خرابيوں ميں بھى ملوّث عقے۔ليكن انقلاب محدى صلّعتْم عليه وسلم كفي تتيج مين ان كى زندگياں حضور كے پيش كرده نمونة كمال كے مطابق اس طرح و هلیس که وه بچی اُسوهٔ رسول صلے الله علیه وسلم کی عملی شها دن قرار ما تحبیر -ان صحابه کی زندگیول کا برل جا نا اسس بان کی بیشن دلیل تقی که جو" نمونه عمل" بيغمر إنقلاب صلے الله عليه وسلم اپنے اسوه كے ذريعے بيش فرمار ہے تنے وہ انسانی فطرت سے منافی یا انسانی طبع سے لیے ماقابلِ قبول نہ تھا۔ بلکہ وہ دورِ جا ہمیت سے ان پرورده افراد کے لیے بھی ممکن العمل تقا جو اسے اپنا کر انسانی نشرف و کھال اورعظمت د سطوت كعلم واربن كحة - اسى ليدان كا الموة حيات باتى نوكوں كے ليے" معبارِعمل" قرار یا کیا ۔ قرآن مجیدان کی سابقہ حالت کا ذکر کرتے ہوئے یوں گویا ہو تا ہے :۔ وَاذْ كُورُوا نِعْمَدُ اللهُ عَكَيْكُورُ اورا بیضاو برالله تعالیٰ کے اس احمان إِذْ كَ نَتُ مُ وَا عَدَاع فَا لَقْتَ كُوياد كروكة تم ايك دوسرك ك رجانى

بَيْنَ قُلُقَ بِكُمُ فَاصَبَحْتُ مَ كَنِحْ مَتِهِ إِحْقَ انَّا لَا وَكُنْتُمُ عَلَى شَفَاحُفَرَةٍ مِّنَ النَّادِ فَا نُفَتَ ذَكُمْ مِّنْهَا (آلِعُمَان: ١٠٣)

دشمن محقے۔ بیں اس نے تمہارے داول میں باہمی اُلفت بیدا کردی اور تم اس کی نعمت کے باعث مطائی بھائی بن گئے تم دابنی سابقہ حالت ہیں اُگ کے گڑھے کے کنارے کھڑے تھے۔ جنانچہ التدنے تم کو ایس سے بچالیا۔

صحابرگرام کی زندگیوں میں یہ انقلاب کس طرح پیدا ہوا؟ اکس کی وج بھی وہ نمونہ کھال ہی تھا جواکسوؤ نبوی کی صورت میں ان کے سامنے موجود نمفا۔ جس نے ان کے قلب و باطن کو کرما دیا ۔ ان کے تکروعمل کے پیمانوں کو بدل دیا ، ان کی و فادار بور کا وخ بدل دیا ، ان کی و فادار بور کا وخ بدل دیا ، ان کی و فادار بور کا وخ بدل دیا ، ان کی و فادار بور کا وخ بدل دیا ، ان کے خور دیا تھا تھا کی اور بدل دیا ۔ انجھائی اور برائی ، دوستی و شمنی اور شرافت و ر ذالت کے معیار کہ بدل دیئے ۔ الغرض ان کی بوری زندگی نجی مسائل سے لے کرعالمی سیاست کم ایک ہمر کی اِنقلاب سے آشنا ہمر کھی اِنقلاب سے آشنا ہمر کھی ۔ اس کا اشارہ قرآن مجید میں اس طرح ملتا ہے : ۔

بوسى دان ه الماده مران بيدي، فَحُكَة كُونَ اللهُ طَ كَالَّذِينَ مُحَكَة الشِدَاءُ عَلَى الْحُكُفّارِ مَحَدَ الشِدَاءُ عَلَى الْحُكُفّارِ مُحَدَّ الشِدَاءُ عَلَى الْحُكُفّارِ مُحَدَّ الشَّهُ عُلَى الْحُكُفّارِ ثَرْحَدَا اللهُ عَلَى الْحُكُفّارِ ثَرَكَة الشَّهُ عُونِ اللهِ وَ رِضْعَانًا طَ فَحَلَّا اللهُ عَرْفِ اللهِ وَ رِضْعَانًا طَ فَصَلَا مِن اللهِ وَ رِضْعَانًا طَ فَصَلَا مِن اللهِ وَ رِضْعَانًا طَ فَصَلَا مِن اللهِ وَ رِضْعَانًا طَ مِسْتِمَا هُمُ وَفِي اللهُ وَحِمُوهِ فَاللهِ وَ مِثْلُهُ مُ وَمُحَلِّهُ مُ اللهِ وَ مَمَثَلُهُ مُ وَاللّهُ مُواللّهُ مُواللّهُ مُواللهُ مُواللّهُ مُواللّهُ مُواللّهُ مُواللّهُ مُواللّهُ مُواللّهُ مُؤْلِوهُ وَمَثَلُهُ مُواللّهُ مُؤْلِقُولُ وَاللّهُ مُؤْلِقُولُهُ مُن اللهُ مُؤْلِقُ وَاللّهُ مُؤْلِقُ وَاللّهُ مُؤْلِقُولُهُ مُؤْلِقُ وَمُخَلّهُ مُواللّهُ مُؤْلِقُ مُعَلّهُ مُؤْلِقُ وَاللّهُ مُؤْلِقُ وَمُخَلّهُ مُؤْلِقُ وَمُخَلّهُ مُؤْلِقُ وَمُخَلّهُ مُؤْلِقُ وَاللّهُ مُؤْلِقُ وَمُخَلّهُ مُؤْلِقُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَاللّهُ وَمُخَلّقُ مُؤْلِقُ وَمُخَلّهُ مُؤْلِقُ وَمُخَلّهُ مُؤْلِقُ وَمُخَلّقُ مُؤْلِقُ وَمُخَلّقُ مُؤْلِقُ وَمُخَلّقُ مُلْ اللّهُ مُؤْلِقُ مُؤْلِقُ مُؤْلِقُ مُؤْلِقُ مُؤْلِقُ مُنْ اللّهُ مُؤْلِقُ مُؤْلِقُ مُؤْلِقُ مُؤْلِقُ مُلِكُمُ اللّهُ مُؤْلِقُ مُؤْلِقُ مُؤْلِقُ مُؤْلِقًا مُؤْلُولُ مُؤْلِقًا مُؤْلِ

نشان سے عیاں ہے۔ ان کی میصفت تورات اور انجیل میں اس طرح مذکورہے جسیے ایک کھیتی کہ جس نے اپنا خوشنہ کالا بھراسے طاقتور کیا ، بھروہ و بیز ہوئی ، بھراسے طاقتور کیا ، بھروہ و بیز ہوگئ کھراپنی ساق پرسبدھی کھڑی ہوگئ کا رجب وہ بلندا و رمضبوط ہوکر اس الک بہنچتی ہے تو ان کسانون کی د جفوں نے بہنچتی ہے تو ان کسانون کی د جفوں نے اسے محنت کر کے لگایا اور اس صال ک

فِيُ الْإِنْجِيْلِ كَزَرَعِ اَخْرَجَ شَطْاً كَا فَا ذَرَهَ فَا شَنَعْلَظَ فَا شَتَوَى عَلَى سُوْفِ لِهِ يُعْجِبُ الزَّرِّكَاعَ لِيغِينظ بِهِمُ الحَقَّارَ لِم وَعَدَ اللهِ الَّذِينَ لَهِ صَنْعُ وَعَلَوًا الطَّلِط نِ مِنْهُ وَ صَغَفُوا وَعَلُول الطَّلِط نِ مِنْهُ وَ صَغَفُونَهُ وَ مَعْفُولَةً وَ الطَّلِط نِ مِنْهُ وَ مَعْفُولَةً وَكَا الطَّلِط نِ مِنْهُ وَ مَعْفُولَةً مَعْفُولَةً وَ الطَّلِط نِ مِنْهُ وَ مَعْفُولَةً وَكَا الطَّلِط نِ مِنْهُ وَ مَعْفُولَةً مَعْفُولَةً وَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ الْحَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَالِمُ اللَّهُ الْعَالَةُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ الْعَلَامُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ الْعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعَلَامُ الْعَلْمُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِي اللْعُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْعُلْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِي اللللْمُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِي اللْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِي الللْمُ اللَّهُ الْمُؤْمُ اللَّهُ الْمُؤْمِنِي اللْمُؤْمِنِي اللْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي الْمُؤْمِنِي

(الفتح: ٢٩)

بهنجایا مو بهت مجلی مکنی ہے رہی حال صنور کے صحابر کا ہے جو آب کے فیضائیے ا ورا نوارِ نبوّت كها ترسه تربيت ياكر بروان چرهه بي اوركردارك بلندى و مضبوطی کے لحاظے سے الس مقام کر پہنچے ہیں کرھنور ان کی صورت میں اپنی محنت کا تمرد مکھ کر انس طرح مسرور ہوتے ہیں ، کر ان سے کفّار کے دل جلتے ہیں ۔ ان ہیں جو الچھے اعمال والے ہیں۔التر تعالے نے ان سے معفرت اور اجرعنظیم کا وعدہ کیا ہے اس آبت میں صراحت کے ساتھ بیان کر دیا گیاہے کرصحابر کرام کا آسوہ وریش حب كے چند مہلوفران نے بہال گنوائے بھی ہیں۔ براہِ راست فیضانِ رسالت كا بُرِتُوب - لهٰذا نبی اکرم صلے اللہ علیہ وآلہ وسلم سے اُتوہ مبارکہ کے ازسے جس ک حبتیت " نموز کمال" کی سے -انسانوں میں "علی کا جومعیار" بیدا ہوسکتا تھا۔وہ صحابرگرام کی سیرت و کردار کی صورت میں پیدا ہوجیکا -اسی لیے توان کے احوال و اطوار اور ننعارِحیات کود بکھ کرحنورعلیہ انسلام انس طرح مسرور ہوتے ہیں اور فخر محورس کرتے ہیں جیسے کی ہوئی کھینتی کی صورت میں کسان اپنی محنت کا نتیجہ دیکھ کر نوسش ہوتا ہے۔صحابہ کی زندگیاں کھیتی کی ما نند تقیس بین میں رسول اکرم صلے اللہ علیہ وسلم نے نئی سپرت وکر دار کا بیج بریا ، میرکسانوں کی طرح اس کھیتی کی آبیاری کی۔
ادر اس کی فصل کر جوان کر دیا۔ اب ان صحابہ کے اُسوہ وسیرت کی بکی ہوئی فصل آخر
حضور علدالسلام کے بیے باعث فخ ومسّرت کبوں نہ ہو؟ بیاس نمو نہ کمال کی آنٹیر کا عالم ہے
کہ حفور اپنے مبیّا کر دہ نمونہ کمال کے اثر سے انسانی عمل کی صورت ہیں جوٹم ہو فتیجہ دیجھنا
جاہتے بخف وہ باری نعالی نے اخصیں "اُسوہ صحابہ" کے رُوپ ہیں دکھا دیا۔ بنا بریں
اُسوؤ صحابہ کو محصول نصب العین کی جدوجہ دکا معیارِ عمل قرار دیا گیا۔ جبنا نچہ حضور صلی اللہ
ملیہ وسلم نے منصر نے اپنی بلکہ ان کی سیرت وسُنت ادر را وعمل کی بیروی کو بھی واجب فرار
دیا ۔ جبیا کہ متعدد احادیث سے نابت ہے۔

أُسوهُ صحابه \_ محسولِ نحمال كامعيارِ عمل

## <u>(قرآن کی روشنی میں)</u>

گذشتہ صفات پرہم نے صرابِ نصب العین کے طراقی کا راوراس کی عملی
اساس کا ذکرکرتے ہوئے فعلِ احمان " اور " انفاق فی المال " پر تفصیبلی روشنی الله
ہے۔ اس کے بعدہم اس موضرع کے تحت اُسوۃِ محمدی صلے اللہ علیہ وسلم کے حوالے
ہے " نمونہ کھال " کو بھی واضح کر چکے ہیں۔ اب یہ دیکیفنا ہے کہ اُسوہ صحابہ کا وہ کو لسا
پہلو ہے جونصب العین کی جدو بجہ دہیں " معیارِعل" کا درجہ رکھتا ہے او رجس کی
بیروی سے انسان مطاور کھال کو پاسکتا ہے تاکہ یہ واضح ہو سکے کہ وہ نموز کھیا ہی بی بیری کے علاوہ بھی کے کہ وہ نموز کھیا۔
بیروی سے انسان مطاور بھی اور بیں ممکن ہے یا نہیں۔
زندگی کے علاوہ بھی کھی اور بیں ممکن ہے یا نہیں۔

قرآنِ مجید نے سورہ الفتح کی آبت ہو میں اسوہ صحابہ کے جن نما بال بہاری میں اسوہ صحابہ کے جن نما بال بہاری کو بیان کہا ہے وہ درج ذیل ہیں: ۔۔

ا- معيت نبوى صلى الشرعليه والهوسلم دنبى اكرم صلى الشرعليه والم كالمري

باطنی معیت ومصاحبت سے اکتراب فیض) ٢- نندت على الحقار ( ونشمان اسلام كے خلاف غيض وغضب) سا- تراحم ببین المومنین ربایمی مجتن ومودّت اورایباروا سان ۷ - کنزن رکوع وسجور (شب بیاری اورعبادت گزاری) ۵- ابتغایر رضوان اللی د برعمل زندگی کا محرک رضائے الی کا محصول) " معبتِ بنویٌ " وه سرحتیمة فیضان ہے جس سے اسوۃ صحابہؓ کی تشکیل ہوئی '۔ " تند تنامی الکفار" در هیقت صحابہ کے باہمی احمان ومؤدّت کے بیتیج بیں اس عزم كا أطهار ہے كہ جو كرئى اسلام مايكسى مسلمان سے عداون و مخاصمت ركھے گا۔ يہ جماعت صحابرانس كے خلاف غيض وغضب بن جائے گی- به غاصبت البغض في لله" ك ج ج" الحب في الله" ك بغير وج ديس نهيس آسكني - اگر الله ك نام برسلمانوں سے محبت و دنسوزی نہ ہو تر کا فروں سے دشمنی اور عداوت کا کوئی جواز بانی نہیں رہنا۔ اس ليے نترت على الحفار دراصل" نراحم بين المومنيَّن كا نتيج سبے - اسى طرح ركوع و سجود" يعنيٌ عبادت گزاريُ رضا كے اللی كی نلائش وجبتر، بارگرایز دی میں نیا زمندُنه تعلق کا اظهارا ورحی بندگی کی ا دائیگی ہے اور جیسے کم پیلے بڑی وضاحت کے ساتھ بیان کیاجا چکاہے کہ خاتی خدا سے ہمدر دی<sup>،</sup> بهی خواہی، دلسوزی اور نفع بختی کا طرز عمل نر ہو تر ذاتِ عن کو نر عیا دات قبول ہیں بزائس کی رضا نصبیب ہونی ہے۔ اسس بيصحابكرام كے عمله خصائص حيات كاخلاصه اور مخبرڑ ان كا وہ طرز عمل ہے جو" باہمی نراحم ونعاطف اور ابنار واحسان سے عبارت ہے۔ جے قرآن ' وکھ کھا ج<sup>و</sup> كبينه هي كالفاظ الص نعيركرد البيداور بني التصول كمال كامعيا رعمل بهد قرآن مجید میں اس مسورة صحابہ کا ذکر اس انداز میں کیا گیا ہے: ۔ وَالْكَذِيْنَ نَبُوَ كُاللَّدُا دُوالْاِئْيَكَانَ اور جَنُوں نے ہج بِ مربہ سے پہلے ہی

اس شہر ( مدینہ ) اور ایان کو اپناگر بنا البا اور ان لوگوں کو معبوب رکھتے ہیں ہو ہجرت کرکے ان کی طرف گئے ( اور انہوں نے ان کی کفالت کا ذمراً تھایا ) اور جو اموال غنیمت ( بعد میں ) ان کو دیئے گئے ۔ ان کی اپنے دلوں میں کوئی طلب اور جا حبت نہیں رکھتے ، بکد اپنے دور سرے سلمان بھائیوں کو اپنی جائوں پر ترجیح دیتے ہوئے ان کے حق میں اینار ترجیح دیتے ہوئے ان کے حق میں اینار ترجیح دیتے ہوئے ان کے حق میں اینار

مِنْ فَبُلِهِ فَيُحِبُّوُنَ مِنْ فَبُلِهِ فَيُحِبُّوْنَ هَا حَبُرُونَ الْيَهِ فَرَوَلَا يَجِدُونَ الْيَهِ فَرَوَلَا يَجِدُونَ فَي حُبُرُونَ الْمُحْدُونَ وَلَا يَجِدُونَ الْمُحَدُّونَ وَلَوْحَاجُدُّ مَنَ الْمُحْدُونَ اللّهُ الْمُحْدُونَ اللّهُ الْمُحْدُونَ اللّهُ الْمُحْدُونَ اللّهُ اللّهُ

ینگی میں ہوں ، کسپس جواپنے نفس کے حرص ولا کیج سے بچا لیے گئے۔ (بعنی ہمکر ایثار ہ احسان بن گئے) وہی کامیاب و کامران ہوں گے۔

اس آبت کربم نے اسوق صحارہ کے اس نمایاں بہلوی واضح نشاندہی کردی جو سے باعث ان کاعل عالم انسانیت کے لیے بالعموم اور المی اسلام کے لیے بالحقوص میں معیاری عمل تو اربایا اور جس نے انھیں جد جیات میں کا میابی دکامرانی کی ضمانت عطا کی ۔ آبت متذکرہ سے اسوق صحابہ کے درج ذیل خصائص منظر عام برآنے ہیں: ۔ ایک ہے ایمان "کواپیا تھ کا فا اور سنقر سمجھ رکھا تھا۔ اور سنتقر سمجھ رکھا تھا۔ اسے زیادہ عزیز تھی کی خاطر قربانی دینے والوں ( بعن جہاج رہی ) کی کھالت انہ ہی ہرشے سے زیادہ عزیز تھی۔

۳ ۔ ان کے دلاں میں مالی منافع ' ما دی مفا دانت اور رسرمایہ و دواست کی کوئی طلابے ر آرزو نربخی مککہ طلاب ونیا سے ان کے دل ہے نیاز تحقے ۔ مم۔ دہ نگرستی کی حالت میں بھی دو سروں کے لیے اینارو اسمان کے بیکر تھے۔

۵۔ ان کی کامیا بی اور کامران کا رازیہ تھا کہ وہ دو سروں کو اپنی جان و مال پر تربیح یقے سے اور کئی حال میں بھی ان کے ول و د ماغ میں کوئی بخل یا حرص و لالچ نہ آتا تھا۔
اسس" معیارِ عمل" کا صلح قرآن نے " فَا وَ لَمْظِلْتَ هُمْ وَ الْمُفْلِ حُولُ نُنْ اللّٰ وَ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ وَلَمْ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰلِي اللّٰلّٰ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلِي اللّٰلِي اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلِي ال

مَنْ كَ ان بِللهِ كان الله جركون الله كه ايد وقف ہوگيا ، الله ( الحديث ) الله الله كه ايد ہوگيا۔

ندگورہ بالاحقائص انقبارِ مربینہ کے بیان کیے گئے ہیں۔ جن کاعملی مظاہر فاخوں
فیکم دسالتِ مآب صلے اللہ علیہ وسلم پر" موا فاتِ مدینہ "کی صورت ہیں کیا۔ دائس
کی تفصیل بعد ہیں آئے گی امختصر ہو کہ انقبار صحابہ نے دین چی کی فاطر ہجرت کرکے آئے
والے صحابہ کو اپنی تجارتوں 'زراعتوں اور جا تدادوں ہیں اس طرح شرکیہ کولیا کہ
ملکیتین کسانتی کوسونب دیں اور جب مہاجرین نے ذراعت ہیں اپنی ناتجر کیاری ،
کی بنار بر شرکیب ہونے سے معذرت کی نوانقبار نے کہا !"کوئی بات نہیں محنت ہم یہ
گی بنار بر شرکیب ہونے سے معذرت کی نوانقبار نے کہا !"کوئی بات نہیں محنت ہم یہ
افتاجی نے اور منافع دونوں میں براز نقبی میں کامیابی سے سرفراز کر دیا۔
نقاجی نے انہیں حصولِ نصب العین میں کامیابی سے سرفراز کر دیا۔

جران کے رگ وریشے ہیں سرایت کرجیکا تھا: کی ً کا یکٹون کی ڈوکھنے کیٹن الدیخنیاءِ جومال و دولت تمہیں بصورت ِ عنیمت

• أسوة صحابه كاخمير جن تعليمات الليه سه نيار بهوا تفاسان كى رُوح برفراً في حكم تفا

یا دیگر ذرائع سے میں آباہے۔ اسے
اس طرح نقیم کروں کہ وہ صرف تمہار
مال داروں کے درمیان ہی گردش نہ
کرتا رہے اور جو کچھ تمہیں رسول عطا
فرائیں وہ نے لوا ورحس سے منع فرائی
بازر ہموا ورا اللہ سے ڈرو، بیشک اللہ
کا غذاب سخت ہے۔ روہ مال و دوت
زیادہ تر) ان ضرور تمند مہا جرین کے لیے
جو دین تن کی خاطرا پنے گھروں اور
جا ئیدا دوں سے محروم کر دیئے گئے بین
جا ئیدا دون سے محروم کر دیئے گئے بین
کے بیش نظر محض اللہ کا فضل اور آل

مِنْكُوْط وَمَا أَنْكُوُ الرَّسُولُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَاكُوْ عَنْكُ فَخُدُوهُ وَمَا نَهَاكُوْ عَنْكُ فَانْتُهُ وَاللّهُ طَاللّهُ طَاللّهُ اللهُ عَلَيْ اللّهُ اللهُ عَلَيْ اللّهُ اللهُ اللهُ

وسائل اوراستعدا دوں کے ذریعے ) اللہ اور اسس کے رسول (کے دین) کی مدد کرنے رہتے ہیں۔ رئیس ) ہبی لوگ حفیقت میں المی صدی ہیں۔

اس آیت میں مہام صحابہ کے اسوۃ حیات کابیان ہے اور انصار کے میلے طرزِ عمل کی تعلیم، یایوں سمجھتے کہ مجاہدین دین می کے خصائص کا نذکرہ ہے اور اہل تروت سمبانوں کے لیے حکم اینا ر۔ فدکورہ بالا آیات صاحت کے ساتھ باربار اسوۃ صحابی تروت سمبانوں کے لیے حکم اینا ر بدکورہ بالا آیات صاحت کے ساتھ باربار اسوۃ صحابی کے حبس معیاری عمل کی نشا فدہی کر رہی ہیں۔ وہ یہی ہے کہ وہ جان نما وان دین میں ہر مال میں اپنی ضرور توں ، حاجتوں اور منفعتوں پر دین میں کی صرور توں کو ترجیح دیتے تھے اور الس کی عملی صورت یہ بھی کہ وہ اپنے سرایہ و دولت میں اپنے دیگر مھائیوں اور بالحضوص مخلصین اسلام کو برابر کا شرکیب کرتے مقے اور گردشی دولت کے ابیے نظام کو بالحضوص مخلصین اسلام کو برابر کا شرکیب کرتے مقے اور گردشی دولت کے ابیے نظام کو

جاری رکھتے تنے یعب دولت کئی ایک جگہ سکتے نہ پائے اور کچھ لوگ اس سے فروم نہ ہونے پائیں کی نکہ اسلام کا فلسفہ سے تھا کہ لوگ اسحکام الہٰی کی اطاعت میں نمازاور روزے کی پابندی بھی کرلیں گے لیکن جس مقام برآگران کے قدم ڈکم گائیں گے وہ "الی اینا رواحیان" کا مقام ہوگا ۔ جہاں انسان سیمجھتا ہے کہ" دولت کائی تو میں نے جے ۔ اسے دورروں پر فرج کس لیے کروں 'آخرانس میں دورروں کا کیا تی جی میں منبلا کرد سے گی ۔ جس سے اس کی بہی سوچ اسے بخل اور عرص والل کچ میں منبلا کرد سے گی ۔ جس سے اس کی عبادات اور زہر وورع کے تمام معا لات غارت جائیں گے ، کیونکہ جو عبا دات انسان کی محبت اور د نیا کی عرص " سے پاک نہیں کر سکتی ، وہ خدا کے بال مقبول نہیں ۔ لہٰذا نبی اکرم صلے اسٹر علیہ وآلہ وسلم نے اینا رواحیان کا وہ نموز کمال اینے غلاموں کے سامنے ہیٹ کی کہا ہیں ساری دولت دورروں کے لیے گٹ کر اپنے ایٹ فلاموں کے سامنے ہیٹ کی کہا ہیں ساری دولت دورروں کے لیے گٹ کر اپنے اور فقر وفا فذم سکھ فرالیا اور کہا " الف قر ہے جو دور ہروں کا فقر اور فوا فذم سکھ فرالیا اور کہا " الف قر ہے بعث فر ہے )

قران مجيداكس معيار عمل كا ذكرايك اورمقام بريون كرما جه: -

ويُوفُونَ بِالنَّذُرِ وَيَخَافُونَ وَالنَّذُرِ وَيَخَافُونَ المَّدِي النَّذَا وَيَخَافُونَ المَلَّعَامَ عَلَى وَيُطْمِعُ مُونَ الطَّعَامَ عَلَى وَيُطْمِعُ مُونَ الطَّعَامَ عَلَى وَيُطْمِعُ مُونَى الطَّعَامَ عَلَى حُبِهِ مِسْكِينًا وَّ بَينِيمًا وَ السِيعُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى السَّيْعُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَ

قَهُ طَيِيلًا (الدمر: ١٠٠٠) اين رب ساكس دن كا ورب ع ہنت زُرش اور نہایت سخت ہے) بعنی ایساعمل نم پرکوئی احسان نہیں ملکہ اپنی ا خرت کے سنوار نے کے لیے ضروری نما ضاہے۔ ہم جس کی محیل میں مصروف ہیں۔ ان آیات کا ننانِ زول یہ ہے کہ ایک مزنبر حنبن کریمین جیار ہو گئے تو حضرت علی من محضرتِ فاطمهُ اور ان کی کنیز فضّه نے ان کی صحت کے لیے نین روزوں کی ندرمانی - اللہ تعالے نے انہیں شفا عطا فرمائی-اب ان کی وفا کا قت ا یا جبیوں نے روز ہے رکھے یعضرت علی ہن نین صاع ہؤ کے آئے اور حضرت سيدهَ عالم رضي ابب ابب صاع عَوْتبينوں دن بكايا ، ليبن حبب افطار كا وقت آيا اوررو میاں سامنے رکھی گئیں نوایک روز مکین، دوسرے دن بنیم اوز ببرے روز اسپرآگیا -ان حضرات نے نبینوں دن سب روٹیاں ان سائلوں کو دھے دیں اور سب نے ہرروزانیا روزہ یانی سےافطار کرکے اگلاروزہ رکھ لیا، روزسے کی حالت میں نین دن کا فانه ، به ایسا مثالی نمونهٔ انیار واحیان نفاکه فدرن نے اسے " معیاری عمل کے طور پر فرآن میں فلمبند کر دیا۔

المببت نبری سے اس عمل بیں مزید تطف کا بہلوبہ تھا کہ وہ اس اینار کچی قم کی تسکر گزاری کے نوام شمند بھی نہ تھے بلکہ اسے اپنی آخرت سنوار نے کے بیے فردری تھا ضافرار دیتے تھے ۔ بھینی تہ ہے کہ جر انفاق واحیان اس جد ہے کیا جائے وہی "معیاری" بھی ہے اور" مقبول" بھی ، جس میں دوسرے کو احیان مند بنا نامقفود جدورہ سرا سردیا کاری اور بارگر ایزدی بی نامقبول ہے۔

صحابہ کامیم کے اس نوز عمل نے جس معانفرت کی پھیل کی وہ حدیث رسول کے مطابق اس توبی کی مامل تھی ۔ بھے ابو موسی افتعری شنے دوایت کیا ہے ؛ ۔
 المسلم المهسلم حصالب بنیان مسلمان کا نعلق دوسرے مسلمان سے ایسا

ہے جیسے ایک دبوار کے اجزار بھن میں سے ہراکی دوسرے کو فوت بہنجا ہا مسلمانون کی باہمی محبّت اور رحمت و مودّت کی مثال ایسی ہے جیسے ایک ہی جم ہوجس میں ابک عضو کو تکلیف پہنچے توساراحم اس کے لیے بے خواب و بے ارام ہوجاتا ہے۔

(متفق عليه) اورنعمان بن بننير خضور علىبالسلام سے روایت كرتے ہيں : ـ مثلالهؤمنين فى توادِّه حر وتراحمهم وكعاطفهم كمثل الجسدالواحد اذا اشتكى منه عضى تداعى ككأسا توالجسد بالسهر والحلي

يتتبعضه بعضآ

مومنوں کی مثال ایک شخص کی طرح ہے اگراس کی آنکھ کو سکلیف ہو تو ساراحیم بے الم ہوجا تاہے۔ اگر اس کے سر كؤ كليف موتوبهي ساراحيم بهاكام بو

ا بن ہی سے مردی ہے کہ حضور علیہ السلام نے فرطایا: ۔ المؤمنون كرجل واحدٍ ان اشتكى عينك اشتكى كله وان اشتكى راسك اشتكى

گوبا برسلمان ا پنے معاننرے کے حبم میں انکھ کی حبثیت رکھتا ہے۔ بقول تخفی<sup>ن</sup> متبلائے درد کوئی عضو ہوروتی ہے آ تھے کس قدر سمدر سارے حیم کی ہوتی ہے نکھ

صحابر كرام كامعياري طرزعمل (حديث كى رفتني بي) اسوہ صحابہ کے باب میں معیاری طرز عمل کے موضوع برقر آنی شہاداتے

بدراب ہم ان کی زندگ کے نمونہ عمل کا جائزہ احا دیث کی روشنی میں لیتے ہیں۔ پہلے ہم خلفا کے داشدین کے ذاتی نمونہ عمل کو بیان کریں مگے ناکہ بیتحقیقت واضح ہو کہ گرفوہ صحابہ میں سب پرفضیلت لے جانے والوں کی فضیلت کا اصل راز کیا تھا ؟ وہ احمان اور انفاق وا بیار کے مقام برکس حذب فائز سے ؟ اور کیاان کے معیارِ عمل سے اس امرکی تصدیق ہوئی ہے کہ نبی اکرم صلے اللہ علیہ وسلم کا مہیا کر دہ نمونہ کمال دوسر سے انسانوں کے لیے بھی قابل تفلیداور ممکن العمل ہے؟

السوة صديقي أورمعيار عمل

احادیثِ نبوی اور کتبِ ناریخ وسیراس حفیقت کی تا تیدکرتی ہیں کاسلام تبول کرنے کے بعد جس فدرا نیار والفاق کاعملی نمونہ حضرت ابو بحرصدین رہ نے بیش کیا ہے اسس کی نظیر منہیں ملتی ۔

ا ـ حضرت عائشة رخ رواببت كرتى ہيں : ـ

حب روز حضرت البوكرارا ايان لائے۔ اس وقت ان كے پاكس چاليس مزار دنيار عظے - بس انھوں نے اپنی سادی دولت انحضرت صلے الله عليه وسلم پر خرج كردى - اِنَّ ابابسکریوم اسلم وله اربعون الف دینار فانفقها علی دسول الله علید وسلم (ابنِ عماک)

کویا اسلام قبول کرنے کے بعد انہ بن سرکارِ دد عالم صلے اللہ علیہ وسلم کے وسلم کے قبی اور اسس کی تکمیلی جدوجہدسے آئی والها نہ محبت اور لگن بیدا ہوگئی تفی کہ انھوں نے اسی راہ اور شین کو اپنی ساری دولت کا واحد مصرف محجا ۔ انہوں نے اس طرح بے دبیغ اور بے دھڑکی انداز سے اپنے تمام وسائل کو انقلابِ محمدی صلے اللہ علیہ دسلم کی خاطر وقف کر دیا کہ ان کی زندگی میں کئی مراحل ایسے آئے جہاں ان کے پاکس اپنی صنرور کے

یے بھی کچھ نہ بچا۔ جینا نچے کہمی بھی ان کی طبیعت میں الل نہ آیا۔ بیر سلم حقیقت ہے کہب کہ بسال است خائے قلب کی دولت سے بہرہ ورنہ ہو۔ وہ اس قدرا بیار والفاق کا پیکر نابت نہیں ہوسکتا۔ آب نے اس امرکی عملی شہادت حضرت عائشہ صدلفے رہنے کے نکورہ بالا ارشاد سے دیکھ لی ہے۔

٧- مصرت ابربررية زوابت كرتے ہيں كر صفور عليه السلام نے فرمايا : -

کھی شخص نے ہم پراسان نہیں کیا گر ہم نے اس کا بدلراً ناردیا ہے ، سولئے ابد بکر کے ، کہ اس کے احمان کا بدلہ فیا کے دن خود اللہ تعالیٰ اُ نار سے گا۔ مجھے کسی شخص کے بال و دولت نے اس فدر فائدہ نہیں بہنچا یا جتنا ابو بجر کے مال نے۔ مالاحدٍ عند ناید الا وقد کافیناه ماخلا ابابکر کافیناه ماخلا ابابکر فان که عندنایدایکا فید الله بهایوم القیمه و ما نفعین مال احدٍ قطما نفعین مال احدٍ قطما نفعین مال ابی بکر

(تزندی)

ایک اور روابیت میں آ تا ہے کہ حضور علیہ السلام سنے فرایا ۔" بے ٹیک جان و مال کے محاظ سے ابو بکر خسے زیادہ کسی نے مجھے کو فائدہ نہیں بہنچایا ؟

منداه احدین صنبل میں معنرت ابوہ رہ ہ ہی سے منقول ہے کہ جب محضور علیہ السلام نے یہ فرط یا تو محفرت ابوہ رہ ہ ہ ہے۔ صدیت کے الفاظ ملاحظہ ہوں :۔ فبہ کی ابدو بہ کو وقال ہل اسا محفرت ابو بکر وقال ہل اسا محفرت ابو بکر دو موسل کے ۔ وجب کی ابدو بہ کو وقال ہل اسا محفرت ابو بکر دو کر وقال ہل اسا محفرت ابو بکر دو کر وقال ہل اسلام میں مسلم میں اسلام میں میں اسلام م

دراصل حضور علیہ السلام کا حضرت ابو کمڑ کے ایٹار واسمان کا اعترات کرہ ان کے لیے باعثِ رقّت بن گیا۔ وہ حصتور علیہ السلام سے اس اندازِ کربیانہ برزر ہے اُ تھے اور

بے ساخة عرض كرنے لگے - يا رسول الله! آب ميرى جان و مال كى قرُبابى كا ذكر تو جب کریں۔اگریہ آب کے سواکسی اور کی خاطر ہوں ۔ جب میرسے جان و مال اور سای متاع حیات صوف آی کے بیے ہی ہے تربیران کواپنے مصرف بی لانا کو لنعجیب بات ہے۔ اس ارشا دِ نبوی کے بعد اسوہَ صدیقی کے ایبار اور احسان و انفاق کے پہلو کی تصدیق کے لیے مزید کھی شہادت کی صرورت باقی نہیں رمنی ۔ ۱۳ - مصرت ابو پیرصدین و کی شخصیت اس منتهائے کمال پراسی ایثار کے باعث بہنچی تھی۔ آپ نے فی الحقیقت اپنی دولت اس طرح نبی اکرم صلی الله علیہ وسلم مح

تصرّف میں دے رکھی تھی کہ حضرت عائنٹنہ رض ابن عبائس ط ، انس بن مالک ابر عبد خدري اورجا بربن عبداللرة وغيرهم باين كرتے ہيں: -

رسول الشرصط التدعليه وسلم حضرست علیه وسلم بیقضی فی مال ۱۹۶۹ کے ال یں اس طرح تعرف فرائے ابی سیکو کمایقضی فیت سخے جس طرح ا بنے ذاتی مال میں فرائے۔

كان رسول الله صلى الله مال نفسه (مسندابونعلی)

٧ - اس معود ف واقع سے بھی ندكورہ بالاحنيفت كى تصريح ہوتى ہے - جھے ہم" مفہوم احدان" کی وضاحت سے ضمن میں پہلے ہی بیان کر چکے ہیں ۔جب آنخفرت صلحالله عليه وسلم في صحاب كوام سي را و خدايس مال بيش كرف كا حكم صادر فرمایا تو آب گھر کا سارا مال واسباب نے کرخدمتِ نبوی میں حا ضر ہو گئے۔ایس پر حفِنورعلبرانسلام في أبي سي فرطايا: -

اسابو بحرا اینے کھروالوں کے لیے كيا چيور آئے ہو؟ انھوں نے عرض كيا-يارسول الكرافي ان كه يدخدا اور

ما ابقيت لاهلك، حسال ابقيت لهمرالله ورسوله (ترندی ابوداور)

## خدا كارسول جيورا يا مون -

یرارشا دستفرت ابو کرصدین اکبروسی کخابِ زندگی کا عنوان ہے۔ان کی پرری شخصیت اسی تصوّر کے گرد گھومتی ننظر آتی ہے۔

ام ابرنعیم ، حضرت ابرہررہ ہ اور ابن سعود اسے اور ام بنوی وامام ابن عماکر عبداللہ بن عمر اسے دوایت کرتے ہیں کہ " اس موقو پر جب حضرت ابو بکر اف نے سب کچھ را وحق میں گٹا دیا تر خود ابک بھیٹی ہوئی چا دراوڑھے بار گا و مصطفوی صلے اللہ علیہ وسلم میں حا صریفے کہ حضرت جبر میل امین نے آکر آنحفرت

بے شک اللہ تعالیٰ ابر بھر ہ کوسلام ارشا د فرماتے ہیں اور کھتے ہیں کہ آب اسے پر چھیں ۔ کیا تم مجھے سے اپنے اس ففر کی صالت ہیں داضی ہویا نا داض ؟ اس پر حضرت البر بحریظ نے کہا ایکیا ہیں اپنے دیب سے نا داص ہوسکتا ہوں؟ دیا دسول اللہ! آب فرمادے کیے ) ہیں اپنے دیب سے داصنی آب فرمادے کیے ) ہیں اپنے دیب سے داصنی معلى دائد المرائد الم

مہوں، راصنی ہوں، راصنی ہوں۔
ابتارواحسان کے عمل نے انھیں اس ارفع واعلے مقام پر بینجا دیا بھا کہ ذاتِ تن خودان کی رضا کی طالب بن گئی تھی۔ اس لیے انھیں ابنی زندگی میں "رضا کے المی کا نصب العین" بالکل ظاہر وباہر انداز سے حاصل ہوگیا تھا۔ بلکہ اس امر کی دو ڈوک شہادت نو دقر ان مجید نے بھی مہیا کہ دی تھی۔

۵۔ جب حضرت صدیقِ اکبر ف نے معنزت بلال ف کوائمبر بن خلف سے خرید کر آزاد

کردیا توان کے اسس عمل کی صحت، و قبولبینہ، کا اعلان کرنے ہوئے باری تعاسے نے ادسنٹ ا د فرایا : -

ا بو کمر کر کرکھی کا کوئی احسان نہیں تھا۔ حس کا اس نے بدلہ دیا ہو۔ بکہ اس نے توبیرانیاروا نفاق محض البنے رب عظیم کی رضا کی خاطر کیا ہے اور تفینیا اس کا رب اس سے راضی ہوجا ہے گا۔ مَالِاَحَدِ عِنْدَهُ مِنُ نِعْهُ آَدِهُ مِنُ نِعْهُ آَدِهُ مِنُ نِعْهُ آَدِهُ مِنُ نِعْهُ آَدِهُ مِنُ نِعْهُ آ حُجُولُى هُ إِلَّا ابْسَعَاءَ وَحَبْرِ دَبِّهِ الْاَعْلَىٰ هُ وَلَسَقُونَ — دَبِّهِ الْاَعْلَىٰ هُ وَلَسَقُونَ — دَبِّهِ الْاَعْلَىٰ هُ وَلَسَقُونَ — دَبُرُهِ مِنْ لَى اللَّهِ اللهِ الآلا)

اُسوهَ فاروقی اُ ورمعیا رِعمل

سے بندا فاروق اعظم م کی شخصیت بھی اسی طرح بیکر انبارواحسان تھی محضر اسلم م م عبداللہ بن عرف سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے ان سے حضرت عمر فر کی فنان اور خصائص کے ارسے میں دریا فت کیا ترا مخصوں نے فرط یا ؛۔

ما رأیت احداً قط بعد دسول بین نے صفر رعلیہ السلام کے وصال کے اللہ صلی الله علیه وسلم من وصال کے اللہ صلی الله علیه وسلم من عرب عرب کوئی شخص حضرت عرب کے حدیث قبض کان اجد واجود بیاری من عمی کرنے والا اور سخاوت واحدان واحدان (صبح بخاری)

آپ کی وفات تک برستور فائم را حضرت عمر شنے بھی سبتر البو کمرصد بن ین کی طرح اثیارا ورانفاق کواس صد

"کسابنی زندگی کا زیور نبالیا بھا کہ اُپ بھی با وجود اہل ٹروت ہونے کے کئی مرتبہ فاقہ کی

زندگی ربر فرزاتے ، بیفقر وفاقہ کم وبیش تم صحابہ کا شحار بن گیا بھا۔ ام ٹرندی کی ایک

روایت سے حضرت عمر رخ کے ان احوال رپر روستنی پڑتی ہے۔

و ده حضرت ابو بربره را سے روایت کرتے ہیں۔ ایک روز حضمور علیہ السلام خلافِ عادت ایسے و بنت با ہر تشریف نہیں خلافِ عادت ایسے و بنت با ہر تشریف نہیں الائے جس وقت، آپ با ہر تشریف نہیں لایا کرنے تھے اور مذہبی اکس وفت کوئی ملاقات کرنے والاحاضر خدمت ہوتا۔ دریں اثنا ابر کر صدرین فرایا :۔
اثنا ابر کر صدیق فرایا و استحضور کی خدمت ہیں حاضر ہوئے تر صفر دیائے فرمایا :۔

اے ابو بحر ہاس وقت نیرے بہاں کے انہوں نے عرض کیا کامقصد کیا ہے ؟ انہوں نے عرض کیا آپ کی خدمت ہیں حاضر جوکر آپ کا دیدار کرنے اور سلام عرض کرنے کے دیرار کرنے اور سلام عرض کرنے کے نے حاضر جوا ہوں ۔ بیس بھوڑی دیری کی کہ حضر بنت عرش کنٹر لیف ہے انہ کے درور کا کنا ان صلے اللہ علیہ دسلم ہے مرور کے ان ایک خصول نے عرض کیا ہا ایس وقت کوئی صرور کے ان کے بھول نے موال کے موس وقت کوئی مرور کے ان کے بھول نے موس وقت کوئی مرور کے ان کے بھول نے موس وقت کوئی میں ان کے بھول نے موس وقت کوئی ایس وقت کوئی اور ایس موس کرار ہا ہوں ان میں جو موس کرار ہا ہوں ان میں کوئی کرار ہا ہوں ان میں جو موس کرار ہا ہوں ان میں جو کوئی کرار ہا ہوں کی کوئی کرار ہا ہوں کی کوئی کرار ہیں جو کوئی کرار ہا ہوں کی کوئی کرار ہا ہوں کرار ہو

مَاجَاءَ بِكَ يَاابَابَكُوفَقَالَ خَرَجُنُ الْعَىٰ رَسُولَ اللّهُ صلى خَرَجُنُ الْعَیٰ رَسُولَ اللّه صلی الله علیه فی وجعه والتسلیع علیه فسلع یلبث ان جاء عمر قال الجوع یا بلک بیا عمرقال الجوع یا رسول الله صلی الله علیه وسلم فقال المنسبی صلی الله علیه وسلم وسلم وَانا فه وجد سرگ وسلم وَانا فه وجد سرگ بعض ذا للگ

( جامع ترندی )

بعدازاں آمخفرت صلے اللہ علیہ وسلم ان دونوں کوسا نخد کے کر حصرت الجزبینم بن بہان انصاری خ کے الم نشر لیب ہے گئے اور وال کھانا تنا ول فرما با۔ حدیثِ ندکورہ پر غور کرنے سے حقیقت ِ حال کھل کرسا منے آباتی ہے کہ حفور علیب السلام اور ان کے بیر دونوں حال نثار کس حالت میں زندگی لیرفرما نئے تخصیفیت بہتی کہ حضرت ابو کر خ اور حضرت عمر خ دونوں طویل فاقرا در بھوک کی شدت کی وج سے ابنے اپنے گھرسے با ہر کے نظے کہ آمخضرت صلے اللہ علیہ وسلم کے دیدار فرحت اُثار

سے اپنی بھوک مٹائیں اور کچھ سکون پائیں۔ اوھر جناب رسالتِ مآب صلے اللہ علیہ کم نے اپنے گھر میٹھے گاہ نبوت سے ان دولوں کی حالت کی شدت کو دیکھ لیا اور بجائے اس کے کہ حضرت ابو بکرے اور حضرت عمر ف وونوں ہے وفت بارگر مصطفری صلے اللہ علیہ وسلم میں حا حزی کے بلے آتے اور جاب محسوس کرتے ، آپ خود ان سے پہلے باہر تشریف ہے کے ۔ دونوں سے بے ساختر آنے کا سبب دریا فت کیا اور خود بھی ان کی دلمجوئی کے لیے بھوک کے احداس کا افہار فرماتے ہوئے انھیں ساتھ لے کرجل دیئے اورا پنے ایک خادم صحابی کے گھر جا کر کھا نا تناول فرایا۔ اگر اس وفت نیپنوں بیسے کسی کے گھر بھی کھانے کو کچھ موجود ہونا تو آب محزت ابر بہٹنے و کے گھر تشریف نہ ہے جانے اس واقعہ سے مصرت عمرة كى زندگى بر بھى فاصى روستنى براتى ہے ۔آپ نے بھى ابنی ساری دولت سنحفین کے معاشی تعطّل کو رفع کرنے اور را م حق کے مجاہدین کی صرور نوں کو پیردا کرنے پر خرج کر دی تھی اور خودا بنی زندگی سُنّتِ نبوی صلے اللّٰہ علیہ وسلم کے مطابق اس حال میں ببرکردی ہجس کی ایک جبک آ پ کے سامنے ہے۔ ایثارواحان کا جذبراب کے تختِ خلافت برشمکن ہونے پریمی اسی طرح قائم و دائم را - آب کا برار شاداس تقیقت کی منه بولتی تصویر سے کا اگر میرے دور کون میں بکری کا بچیر بھی دریائے د جلہ کے کنارے بھوک سے مرکبیا تو اس کا مواخذہ مجیے ہوگا ؟ اس سے آب کے احدالس ذمرداری کا اندازہ ہونا ہے۔ جنانجہ آب رانوں كولباسس بدل كركليول بين جلتة اورايك ايك كلم كے حالات كا يتر ليكا نے -اگر كئى كو بنكدست اورىدىشان حال بات توخود اس كروالوں كى صروربات كبشت براكھاكروبال بہنچا اُتے اور اس کام کے لیک ی خادم کو مجی کلیف نر دیتے تھے۔ یہ دراصل ان کے رگ ورسیشے میں موجزن وہی جذبہ ایٹا روا نفاق خفاج ناجدارِ کا تناست صلے اللہ علیہ وسلم کے تموزَ كمال نے تم صحابروا لمبیت كوعطاكيا تقا-زندگى كايرزنگ صرف آپ كى ذات ك

ہی محصور زرابی بلکہ آبٹے کے اہلے خانہ بھی عملِ اسمان والفاق کے آ مکینہ دارین گئے تھے اس کا اندازہ آب کے صاحبزاد سے صفرت عبداللہ فائے معمول سے ہو تاہیں۔ ام مجادیؓ حضرت ابن عمرہ کا یمعمول بیان کرتے ہیں : -

ابن عمرة اسس وقت يمك كها ما تناول نه فرمات عقد رجب بمك كوئي صرورت مند ان كه ما تا مدان كها تا مدان كها تا مدان كها تا مدان كه ما تا مدان كها تا كها

کان ابن عمر لا میاکل حسنتی یوی بهسکین میاکل معید دوری بهسکین میاکل معید (صیح بخاری)

اسوهٔ عنمانی اور معیار عمل

سسیدنا عثمانِ عنی رخ کا شیوهٔ زندگی بھی کسی سے مخفی نہیں۔ آپ نے ہجر سنی بینہ کے بیم سنی بینہ کے بیم سنی بینہ کے بیار کے کنویں خرید کروقت کیے یسجد کے لیے قطعزین خریدا۔ اسلامی فوج کو اکس کی حضروریات اور ساز دسامان مہیا کیا۔ بیے شمار غلاموں کو آزادی کی نعمت دلائی مصحابہ گڑام کی معامتی حالت بہتر بنا نے کے لیے اپنی دولت کو بے دریخ خریج کیا۔ قبیط اور بھی کے ایم میں باہر سے گندم خرید کراہل مدینہ میں مفت تعتیم خرائی اور ہرموقع بر حکم رسول کی تعمیل میں احسان و انفاق کی وہ مثال بیٹیں کی جو ایدالاً با در ہرموقع بر حکم رسول کی تعمیل میں احسان و انفاق کی وہ مثال بیٹیں کی جو ایدالاً باد تاہم نے انسان بیٹیں کی جو ایدالاً باد دنیا کے انسان بیٹیں کی جو ایدالاً باد دنیا کے انسان بیٹیں کی جو ایدالاً باد کی انسان بیٹیں کی جو ایدالاً باد دنیا کے انسان بیٹیں کی جو ایدالاً باد دنیا کے انسان بیٹیں کی جو ایدالاً باد دنیا کے انسان بیٹی کے لیے نوئہ علی رسیدے گی ۔

• عبدالرحن بن خباب روایت کرتے ہیں - جب آنخفرت صلے الله علیہ وسلم نے اسلامی شکر رجیش العمرہ کے بیے صحابہ کرام کوانفان کی ترغیب دی توانس موقع پر اسلامی شکر رجیش العمرہ کے بیے صحابہ کرام کوانفان کی ترغیب دی توانس موقع پر حضرت عثمان شنے چھے سو (۲۰۰) او خطے مع ضروری سامان بارگاہِ مصطفوی صلے اللہ علیہ واکہ کوسلم میں بیشیں کر دیئے - اس پر انحفرت صلی اللہ علیہ وسلم اس طرح نوش ہوئے کہ صدیث میں آتا ہے : -

میں نے دیکھا کر حصنور علبرالسلام منبرے نیچے تشریفیٹ لے آئے اور فرمانے لگے فانا وأبيت دسول الله صلى الله عليد وسلومينزل عن المسنبر

اس کے بعدعثمان جوکچے بھی کرے گا اس كاكوني موا خذه وسوال نهيس موكا -اس کے بعدعتمان ہو کچھ تھی کرہے گا اس کا کرنئ موا خذہ وسوال نہیں ہوگا۔

وهويقول ماعلى عثمان ماعمل بعد هذه ، ما عَلیٰ عثمان ماعمل بعدهذه ("زندی)

اسى طرح عبدالرحمٰن بن سمره فروابت كرتے ہيں: س

وحضرت عثمان منسنے بارگر نبوی میں ( رنفاق فی سبیل الشر کے طور پر ایک ہزار دینار پیش کیے بصرت عبال حلیٰ کہتے ہیں۔ میں نے دیکھا کہ حضورعداللام ان کوابنی کردسی رکھ کر باعقے سے بلارہ تخفے اور فرما نے تنے ۔ آج کے بعد فٹان کا کسی عمل برموا خذہ نہیں سوگا - آج کے بعدعنان كاكسى عمل برموا غذه تنبس بوكا ـ

جاءعثمان الى المنبى صلى لله عليدوسلح بالف دينا يرفوأبت المنتبى صلى الله عليه وسلو يقلّبها فى حجره ويقول مَا ضرّه عثمان \_\_\_\_\_ (مندام احد ترندی)

يدان كاعليا نيار وانفاق نقا اورائس برآنحضرت صلحا للدعليه وسلم كي طر سے مُزودة جزار۔

اسوة على اورمعب إرعمل

محضرت على المحاسوة مبارك كصنمن بين مهم اس سے قبل فرآن حكيم سسے شہادت بیش کر میکے ہیں۔ تم اصحاب سیراس امر نریشفق ہیں کہ حصرت علی منکے ا يتأر وانفاق كايه عالم تقاكداً ب نعم عمر بين ايك مرتبر بحبى صاحب نصاب نه جوسك كه زكزة ا داكرنے كى نوبت أتى - آب نے فرما يا سے

فما وجبت على زكاوة مالٍ فهل تجب الزّكاوة على الجواد

میرے اُورِ بال کی زکاۃ تھبی واحب نہیں ہوئی ۔کیاسٹی لوگوں پر بھی زکاۃ واجب ہوسکتی ہے)

آپ کی ذاتِ اقدس اس معاطے ہیں ہماہت منفردمقام کی حامل تھی۔ آپ نے بھی اسوۃ نبوی صلے اللہ علیہ وسلم کی انباع ہیں اپنی ساری دولت اور کھائی ہمیشہ دوسروں پرخرج کی اور اپنے گھر کو فقر و فاقتر کی زبینت سے نوازے رکھا۔ اہلبیتِ نبوی کا برگھ اندانفاق واحمان اور فقر اختیاری میں نبی اکرم صلے اللہ علیہ وسلم کے بعد کرئی نظیر نہیں رکھنا۔

سبدنا الم بحسن محنبی فاکا برارشاد اس حقیقت کو واضح کرنے کے لیے کافی ہے کہ آلِ محدصلے اللّٰہ علیہ وسلم کے گھرانے میں ایک صاع کھانے نے کبھی بھی سن م نہیں گزاری "۔

آب کے اُسوہ وعمل کی جھلک بھی آب کے صاحبزاد مے حضرت الم حن کے درج ذیل ار ثنا د سے ملاحظ فرمائیے جو انھوں نے حصنور کی اس صدیب : ۔ وه شخص مومن منهیں جو خود بیسط بھر<sup>کر</sup> ليس المؤمن اتّذى يستبع و سوئے اور اکس کا بڑوسی بھوکا ہو۔ جارهٔ جا ئع ك وصاحت مي فرما يا - بجهام بخارى من في وليد بن ديبار منسه روايت كيا جه: -ا مام حسن أن سے بوجھا گیا کہ ارشا درسول اِنْهُ شُرَيُلَ عن الجادفقال صلے الله عليه وسلم بي بروسي سے مراد اربعيين واوأ اماملة وادبعين کون ہے ؟ انھوں نے فرطابا۔ جانبس خلفة وادبسين عن يمينه گورامنے، جانبس گھرپیچے، جانبیں واردبين عن ليساره گھر دائیں اور جائیں گھر بائیں ۔ .. عت (الادب لمفرد)

گویا یہ اہلِ تُروت، کے لیے حیطَ کفالت ہے۔ اگرانسان صاحبِ استظا

جوا وراتنے دُور بک لوگ فاقہ کی حالمت ہیں ہوں یا ان کی صروریات کما حقہ، پرری مز ہور ہی ہوں اور ان کا کوئی پُرسانِ حال نہ ہو تو صاحبِ استطاعت مسلمان پراتئ صرو ذکک انفاق واحمان وا جب ہے ۔ اس کی دولت اس لیے ہے کہ اس کے علاوہ اس کے اردگر درہنے والے صرورت مندا فراد کی صرورتوں کی بھی پیکیل ہو۔ اگر اس کی دولت صرف اس کی آسکش و تزئین برخرج ہورہی ہوا ور اس کے ماحول ہیں لوگ بنیا دی صرورتوں سے بھی خودم ہوں تو ہد دولت مندی حرام ہے۔ اس طرح انسان ابمان کے تقاضوں کو بورا نہیں کرسکتا ۔

ويجرصحا بركا أسوه اورمعيا رعمل

جس طرح ہم نے پہلے عرض کیا ہے کہ بنی اکرم صلے اللہ علیہ وسلم کی صعبت کے فیصان سے جوکوئی جس فدر مستفید ہموا تخا۔ وہ اسی قدرا نیا را ور انفاق و احمان کا پیکر بن گیا تخا۔ صحابہ کرام کی زندگیوں کا پیشھار صفور کی تعلیمات اور آ ہب کے علی نمونہ کیا کتاری شہادت بخا۔

منعدد كتب احاديث من وارد برواجه كم مصرت ابوطلح الماور مدينه من المادر عقد - آب كي كورول كه باغات بن سه سب سه براا ورس سه عزيز باغ معجو بنري كه مع معرف المادري كه معرف المادري المادر

ببحكم بهدكمة نابنا ليندبده مال راوحق بي خرج کیے بغیر نیکی کونہیں یا سکتے اور میراسب سے زیادہ لیندیدہ مال بریاغ (یا خطر زمین) ہے۔ بس میں اسے اللہ تعالى كبلية صدفه كرما بهول - مين السريح ذريعے نيكى اور اً غرت كا اجرحا بہتا ہول -لہٰذا اسے رضائے اللی کے مطابق تم فرما ویجئے بحضورعلبہالسلام نے ان کی تحیین فرمانے ہوئے ارثنا د فرمایا - میں کھے تہادی بات سٹن لی ہے ۔میری دائے يهب كمتم خودا سے اپنے مستحق رشتہ دارہ مين تقتيم كردوى حينانجير حضرت الوطلورخ في عوض كيا - يا رسول الله إيس حكم كي تعیل کرما ہوں ، بھراپ نے وہ سارا بإغ ايينے اعزار وا قارب اور جياكي اولا دس تقسم كرديار

صلى الله عليه وسلم ان الله يقول لن تنالواا ليرّحتي تنفقط ممتا تحبتون وإنّ احبّ مالى الى مبيرحاء وَ انتهاصدقة يتله نعالخ ارجوبتها ونخرهاعنالله فضعها يارسول الله حيث المك الله فقال رسول الله صلى الله عليه وسلو بَحُ . مُحُ ذالك مال داجح وفشدسمعت ماقلت واتى ادلى ان تجعلها فى الاقىرىسىين، فقال ابو طلحز في اقاربه وبني (منفق علير)

اس مدیث سے درج ذیل نتائج اخذ ہوتے ہیں:۔

ا- انبار وانفان کے باب ہیں صحابر کام م ہمہ و فت حکم المی کی نعمیل میں نیار رہے عقے اوران کے عمل انفاق میں کوئی امر بھی مانع نہ ہوفا تھا۔
عقے اوران کے عمل انفاق میں کوئی امر بھی مانع نہ ہوفا تھا۔
لا۔ اس معاطے میں ان کاعمل وجوب واستحباب کے امنیا زسے ماورار تھا۔ وہ اپنی اعلے سے اعلے مناع را و حق میں فزیان کرنے کے آرز ومند کھے۔

مع- بنى اكرم صلے اللّٰہ عليہ وسلم إنفاق فى سببل اللّٰہ كى آرزد پرېميشہ ان كى تحيين فرائے اور الحصیں اس امرکی مزیر نرغیب دلاتے تھے۔ ٧- " لَنْ تَنَالُواكُ بِرَّ حَسَنَّى تُنَفِقُوا مِيًّا يَحِبُنُون " كَعَمَ دُانِحَارِ صلے اسٹر علبہوسلم نے نفلی حکم فرار دے کر معنزت ابوطلحہ ج کر بورا باغ را ہ فدا ہیں تفتيم كرنے سے منع نهيں فرمايا يوں سے اس حكم ك عملى اہميت كا اندازہ ہو ناہے۔ ۵۔عمل انفاق کے سب سے بڑھے شخن خونی رشتہ دار ہیں اور اس کے بعد معالم کے دیگرافزاد ۔ بیرعد مین اس حقیقت کی وضاحت کرتی ہے کہ جن فرآنی ا حکام کو آج ہم نفلی واستحبا بی احکام فرار دسے کر ان پرعمل ببرا ہونا صاحب استطاعت کی صوا برید برجهد دیتے ہیں بلکہ ان کی نفلی حیثیت کے تصور کو اپنے مفا دانے تحقظ کے لیے استعمال کرتے ہیں -ان احکام کی اہمین کا شعور عہد رسالت اور الس كے بعدصما بركرام رہ كوكس مذبك نفا اور دہ ان احكام كے حوالے ہے اپنی عملی زندگی کوکس طرح تشکیل دینتے تقے۔ بعنی ان کے نز دبک احکام اِنفاق کی بیجے روح اور ان کی اصل تعبیرکیا بھی ۔

💣 اسى طرح مصرب عبدالترين روابيت كرتے ہيں : -

علیٰ عہد ہم جہدرسالت صلے اللہ علیہ وسلم ہیں اللہ علیہ وسلم ہیں اللہ علیہ وسلم ہیں اللہ علیہ وسلم ہیں اللہ علیہ و مسرول کے بیا ہے والمقدر استعال کے لیے دینا "حکم ماعون" کے سے دینا تصور کرتے ہے ہے۔

كُنّاً نعد الماعون على عهد رسول الله صلى الله عليه عليه وسلم عاربية الدّلووالقدر (ابوداؤو)

فران کیم نے دین کو جھٹا نے والول کی علامت کے طور پر بیر بیان کیا تھا:۔ ویکٹنگٹون المکا محون کو دورود کھرکے برتنے کی چیزوں کو دورو الماعون ) کے استعال سے روکتے ہیں۔ چنانچاس کلم اللی کی رُوح اور تعبیر جوعهدِ رسالت میں صحابر کوام کے نزدیک مستم بختی وہ بیعتی کمہیا ہے اور منظیا جیسی معمولی است بیار کو بھی دو سروں کی صرورت اور است خال سے روک رکھنا دین کی کمذیب کے منزا دف ہے رگویا صحابر کوام کے نزدیک نصر برا نیار و اِ نفاق ہی روح دین نفا اور اس کامعنی یہ نفاکہ اپنی ملکیت کی کوئی چیز بھی اگر کسی دو سرے کے استعمال کے لیے ضروری جو تو اس کی افادیت کو کو ورت منشخص بک پہنچانا فرض ہے۔ اس کے خلاف عمل کانام وسیسکاری اور کندیب دین ہے۔

تعن تعن حالات بین اینار و اِنفان کے ایسے حکم کر بطور فرض مرکاری طور بریھی نافذکر دیاجا تا تھا۔ جیبے کہ عبداللہ بن عمر شرخے سے مروی ہے کہ عہد فاروتی بین ایک مرتبہ فخط بڑگیا۔ لوگوں نے تھزت عمر ضرخ سے درخواست کی۔ انہوں نے دُعا مانگی اور اللہ تعالیٰ نے فیط کو رفع فرا دیا۔ اسس موقع پر حضرت عرضے فرمایا:۔

خدا کی قسم اگر الله تعالی فخط کو رفع نه
فرط نے تربی مسلمانوں کا کوئی گھرابیانه
چھوڑ نا ،جس بیں کچھے کھانا وروسعت ہو،
ہرگھریں اس کے افراد کی نعداد کے برابہ
طاجتمندا فراد کو حکماً داخل کر دبیا ، کجونکم
بوکھانا ایک شخص کھانا ہے وہ دواتنحال
کو زندہ رکھنے سے لیے کافی ہے۔
کو زندہ رکھنے سے لیے کافی ہے۔

فوالله لوان الله لم يفرجها ما الركان الله لم يفرجها ما المسلمين المسلمين من المسلمين المهدم المعهم اعدادهم من الفقراء خلم المفقراء خلم المنان جهلكان من المنان جهلكان من المطعام على ما ية بيع ولحداً المطعام على ما ية بيع ولحداً والادب لمفرئ صقيم المنان ا

اسس انرِفارد فی سے ایٹار واحسان کی دجو بی حیثیت کے جواز کا بھی علم ہوگیا۔ اسی طرح ہم نبی اکرم صلے اللہ علیہ وسلم کے انسوہ وعمل اور تعلیمات کے ضمن ہیں بھی ابسی صورتیں بیان کر کھے ہیں۔جن میں ایٹار واحسان کاعمل بعض صالات میں واجب م و نا ہے اور اس کا نفاذ بھی حکماً صروری موجا باسمے -

حضرت سلم بن اكوع روایت كرتے ہیں : -

قال النبى صلى الله عليه قلم ضحايا كولا يصبح احد كوبه ثالثة وفى بيته منه شئ فلما كان العام المقبل قالول بالمسول الله نفعل كما فعلنا ولحام الماضى قال كال ولحام الماضى قال كال ولحام الماضى قال كال العام كانوا في جهد العام كانوا في جهد فال درت ان تعينوا

(صیحے بخاری )

حضررعلالبلام تے فرمایا اتم نے بو قرابیال کی ہیں۔ تم میں سے کوئی شخص تیسرے دن کی صبح اس حال بیں نہ کرمے كداس كے همريس اس كوشت ميں سے ذره عرمهی باقی ریج رسمے - اجنانج صی نے نین دن کے اندرا ندرتم گوشیفتیم كرديا اورحسب سابق خشك كركيكي بهى بانى مركها) جب اكلاسال آياتو صعابہ نے بارگہ نبوی میں عرض کیا ۔ يا رسول الله إسم اسس مرتبه تهم بحيك <sup>السا</sup>ل ک طرح کررہے ہیں حضور نے فرمایا۔ اس مرتبه کوئی بات منیں کھا وَاوربیٹک حسب ضرورت بجا کربھی رکھ لو' پچھلے سال کھے لوگ ننگ تنظے۔انس لیے میں اراده کیا کرتم ایک دوسرے کی مدد کرو۔

یصحابرکرام کا وہ عمل اور اُسوہ حیات تھا یحس کے باعث ان کا نور کرندگی عالم انسانیت کے لیے معیا رعمل قرار پاگیا -ان کے اسس ایٹارنے نہ صرف ان کو رضا ہے اللی کے عصول میں کامیاب و کامران کیا باکہ قیامت بھک ان کے اس طرز عمل کی ببردی کرنے والے بھی اینے نصب العین میں کامیاب ہوں گے ۔ جبیبا کہ اسس

اورسب سے پہلے سبقت بینے والے مہا جرین والنصار ہیں اور جو لوگ بعد میں بھی فعلِ احسان کے ذریعے ان کی اتباع کریں گے ۔اللہ تعالیے ان کی اتباع کریں گے ۔اللہ تعالیٰ ان کی اتباع کریں گے ۔اللہ تعالیٰ اسب پر راضی ہوگا اوروہ اللہ سے راضی ہوگا اوروہ اللہ سے راضی ہوں گے اور یہی سب سے بڑی کم مبالی ہوں گے اور یہی سب سے بڑی کم مبالی ہے۔

آیت کیریں وسرہ کیا گیا ہے ۔۔

وَاللّٰٰ عِلْمُونَ الْاَقَ کُونَ نَ وَاللّٰٰ اللّٰہُ ال



قومی زندگی کا نصر بالعین نصر بالعین

### فصلِ اوِّل

## انفرادی ٔ اجتماعی اور قومی زندگی کا باسمی رلط

اس سے قبل ہم حیاتِ انسانی کے انفرادی نصب انعین اور اس کے حمول کے قرآنی لائح عمل کے موضوع پر نہایت شرح اوربسط کے سابھ گفتگو کرچکے ہیں۔ بامر اجھی طرح واضح کر کیا ہے کہ اس سلسلے میں فرآن مجید انسانوں کو کیا ہوا بیت مہیا کر تاہے۔ اب ہم اس مسلے کی بابت فرانی ہوایت سے اجتماعی اور قومی پہلو بر دوسٹنی ڈالیں کے ناکہ یہ واضح ہوسکے کہ فرمی سطح بر ملت اسلامیہ کا نصب العین کیا ہے؟ اور اسسے حسول کے لیے فرآن کیا لائح عمل عطا کرتا ہے۔ جبابِ انسانی کے تین مراحل کی طرح قرآنی ہدایت کے بھی تین میں مدارج ہیں: ۔

انفرادی، قومی اور بین الا فوامی

فران مجید خود کوانسانی زندگی کی نمینوں سطوں سے بیے بطور صحیفیر ہوا بیت متعار<sup>ف</sup>

ئن مرابت اورحیات انسانی کی انفرادی سطح قرآن حکیم اپنی نعمت ہدا بت سے ہرفرد کومنمتع کرما ہے۔ اس سلسلے میں ارتبادِ ربّابی ہے

نصیحت ہے۔ کی جوفرد جاہے

إِنَّ هَا لِهُ خَاذُ كِي أَهُمْ الْمُ اللهِ عَلَى اللهِ اللهِ وَالنَّ صَعِيفَ بِدَايت و ضَمَنُ شَاءً انْخَذَ الخِل

ك سِب سَجِيدٌ (المزل ١٩٠) راوس كوياك

اس آبت کرید می فردگ کوئی تخصیص بیان نهیں ہوئی ، امیر ہویا غریب سیاہ
ہویاسفید، قرائی دعوت ہدایت، ہرا کیب کے بلے پیجساں ہے۔ اب برشخص کواپنائی
حیثیت کے مطابق جس طرح ک بھی ہدایت مطلوب ہو۔ اگردہ صدق دل کے سابخد
فران کی طرف متوج ہو ترانس کی ضرورت کی تجیل ہوکر دہے گی۔ جس طرح بیاسے کو
بان ، بھوکے کو کھانے کی ، حاجتم ند کو بلیسے کی ، بیمار کوشفائی ، کمزور کو طاقت کی اور
مظلوم کو مدد کی ضرورت ہے ۔ اسی طرح مختلف انسانی طبقات کواپنی اپنی جنگیات
اور کیفیات کے مطابق الگ الگ درجے کی ہوایت مطلوب ہوئی ہے ۔ لہذا قرانی مطلوب ہوئی ہوا بیت وضیعت
بلا استشنی آبام افراد انسانی کو دعوت عام دسے دواج کی ہوا بیت طلب کر سے اسے میرشرکے کے کا مرجی شرے ہو بھی اسس سرجی ہے سے دا وحق کی ہوا بیت طلب کر سے اسے میرشرکے گ

ہم تو ماکل به کرم ہیں کوئی سے کل ہی ہیں راہ د کھلائیں کسے ، رمبرد منزل ہی نہیں

قرانی برایت ورحیات انسانی کی قومی سطح

میں طرح انسانی زندگی اجتماعیت اور فرمبیت کے بغیرا پنے مفاصده اصالیٰ میں کرسکتی - اسی طرح اسلام بھی اجتماعیت ادر قرمیت کے بغیرا پنا ندمہی و ملی تشخیص کرسکتی - اسی طرح اسلام بھی اجتماعیت ادر قرمیت کے بغیرا پنا ندمہی و ملی تشخیص بحال نہیں رکھ سکتا بلکہ اسس ہے مقاصد کے حصول بھی با قاعدہ فومی زندگی کے نبام پر مخصر بی رحضر بی رحضرت فاروق اللم کا ارتباد ہے کہ اس ا

لااسلام الابجاعة ولاجماعة الا مالامبرولاامارة الابالسمع

والمطباعتر

اسلام کا اجتماعی زندگی کے بغیر کوئی دعود نہیں ۔ اجتماعی زندگی فیا دت کے بغیر ممکن نہیں اور قیا دت اطاعت فیروی

(عبن الم لابن عبالبراء اصلك) كم بغيرفائم نهبس رمبنى -چنانچہ حیات انسانی اور نظام اسلام کے لیے اجتماعیت اور فومیت کے انگزیر <del>ہوگے</del> ی بنار برفرآن مجید نے قومی زندگی کی سطح پر پراسیت جہبا کرنے کا فریصنہ بھی سرانجام دیا ہے۔ارشادِ ہاری تعالیٰ ہے:۔ رِتُ ، كَذِكُو لَكُ لَكُ بے ٹسک، یہ قرآن (اسے رسولٌ) آپ کے لیے اور آپ کی قرم کے بیے وَلِقَوْمِكَ صحیفہ ہدایت ہے۔ (الزخرف ۲۲۴) نبی اکرم صلے اللہ علیہ صبلم کی امت کے دوگروہ ہیں :-ا- أُمّت وعوت (وفاتما) الواع جنّ والس جنهين أب صلحالتُه عليه وسلم ف ويوب اسلام دى - يعينى جن كى طرف حضور علبها مسلام مبعوث كيه كيمة) - اس كا دائره إس عدیثِ مبارکہ سے واضح ہوجا ناہے۔ بوحضرت ابوہرریج سے مردی ہے : ۔ میں تمام مخارق کی طریب رسول بنا کر بھیجا ارسلتُ الحالف كالحاقة كيابون اورميري آمدست انبيار كاسلسله وختعربي النبيتون ختم ہوگیا ہے۔ (منتفق عليبر) اسى طرح ارشادِ نبرى بصبحے جابربن عبداللدانداری كے رواین كيا ہے: ـ مجدسے پہلے ہرنسی ابنی ایک مخصوص فیم ڪان کل نبتي پيُبعث اليٰ كى طرف مبعوث ہوتا تخنا ۔ نيكن ميں قومه خاصة و بعثت عالم انسانیت کے ہر مشرخ وسیاہ فرد الی کے احسرواسود ك طرف مبعوث كياكبا بهون-(متفق عليه) محويا مخلوقات عالم كام رفرد حو نرعاً مكلف مصحضورعليه السلام كى امّنة، دعرسنه میں شامل ہے خواہ مسلم ہو پاکا فر استضور علائیسلام پر ایمان لایا ہویا نہ لایا ہو۔

۲- امسن اجابت - (تمام عالم جنّ دانس بین سے جوبھی صفور علیہ السلام کی دعوت و انس بین سے جوبھی صفور علیہ السلام کی دعوت کی دعوت کی دعوت کی اُمسن ا جا بہت کا فرد بن گیا ۔)
 فرد بن گیا ۔)

یا آمت اجابت بھی زمان ومکان اور زنگ دسل کے امنیازات سے ماوراً بھے۔ بیساری کی ساری امت سے ماوراً بھی ، اس کوعرف ماری امت سرور دوعالم صلے اللہ علیہ وسلم کی قوم ، قرار بالحدی ، اسی کوعرف مام بیں قبت اسلامیہ ، آمن محمدی صلے اللہ علیہ وسلم یا بقول اقبال میں فوم ، فوم رسولِ باشمی کے تی ہیں۔ جب کم انبیا بر ماسبق کی امتوں اور دیمر اقدام عالم کی بنیا د اور وسعت ایسی عالمگیراور آفاقی تنہیں ہے۔

ان کے دائر سے زمان و مکان اور زبگ ونسل کی سدود سے متعین ہوتے ہیں۔ کرجس طرح نبی آخرالزمال علیہ السلام کی نبرّت ورسالت آفاقی وعالمگیر ہے۔ اس طرح حضلا صلے الله علیہ آآئی ہیلم کی امت اور نوم و ملّت بھی آنا فی اور عالم گیر ہے۔ علامہ اقبال ؓ اسی تصوّرِ فومیت محمدی صلے الله علیہ وسلم کا ذکر ال لفاظ میں کرتے ہیں ، اپنی ملّت پر قیاس افوام مغر ہے نہ کر فاص ہے ترکیب میں قوم رسول ہا شمی این ملّت پر قیاس فوام مغر ہے نہ کر فاص ہے ترکیب میں قوم رسول ہا شمی ان کی جمعیت تری ان کی جمعیت تری مادی دورا ور تہذیب پرانے ما کہ محدود قومیت کے نصر کر رد کرتے ہوئے ایک

اور مقام پر علامہ اقبال جین رفیط از ہیں مہ بیٹ کہ تراشیدہ تہذیب نوی ہے عارت گرکا شانہ دین نبوی ہے بازو ترا توجید کی فرت سے فوی سے اسلام ترادیں ، ترمصطفر گی ہے بازو ترا توجید کی فرت سے فوی سے اسلام ترادیں ، ترمصطفر گی ہے بہذا قرآنِ مجیر نبی اکرم صلے اللہ علیہ دسلم کی اس آفاتی و عالمگیر قوم کے لیے بھی صحیفہ ہلایت ہے جیسیا کہ آئیتِ ندکورہ بالامیں ارشاد فرمایا گیا کہ " یہ فرآن آ ہے کیے اور آ ہے کہ فرآن نے نہی اور آ ہے کہ فرآن نے اور آ ہے کہ فرآن نے اور آ ہے کہ فرآن نے نہی اور آ ہے کہ فرآن نے نہی اور آ ہے کہ فرآن نے نے اور آ ہے کہ فرآن نے نہی اور آ ہے کہ فرآن نے نہی اور آ ہے کہ فرآن نے نہی نہی فرآن نے نہی اور آ ہے کہ فرآن نے نہی فرآن نے نہی فران نے نہی فران نے نہی نہی فران نے نہی فران نہی فران نے نہی نہی فران نے نہی فران نہی فران نے نہی نے نہی نے نہی نہی نے نہی نے نہی نے نہی نہی نے نہی نہی نے نہی نے نہی نے نہی نہی نے نہی نے نہی نے نہی نہی نور نے نہی نے نہی نے نہی نے نہی نے نہی نے نہی نے نور نے نہی نے نہ نے نہی نے نہی نے نہی نے نہ ن

اُمّتِ محدی صلے استُرعلبہ وسلم کوفر می سطح بر بھی اس کے نصب العین اور اس کے صول کے لائح عمل کی حتمی وضعی ہدا ہے۔ سے بہرہ ورکیا ہے۔

قرائي بدايت اورخيات انساني كي بين الاقوامي سطح

قرآنِ مجید نے اپنی ہائیت کا دارہ صرف ملتِ اسلامیۃ کہ ہی محصور نہیں رکھا بلکہ یہ عالمِ انسانیت کی دیگرا قرام و ملل کے لیے بھی صحیفہ ہوائیت ہے تاکہ انسانی زندگ عالمی سطح پر بہین الا فوامی نعلقات میں بھی ہوائیت ربانی سے محروم مزرہے۔ اس سلسلے میں ارشا دِ ربانی ملا خطر ہو :۔

اِنْ هُوَ اِللَّا فِهِ كَالِمَ فَامِ عَالَم كَ لِيَصِيفِرَ اِللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ فَا (انعام ، ٩٠) المايت ہے۔ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهِ

قرآنِ مجیدنے بین الاتوامی سطح پر تعاون وعدم تعاون محید اور معاہات ومعاملات کی نسبت جواحکام صا درفرمائے ہیں وہ اسی بہلوکے ہائیت کے متنعمات ہیں ۔

> اجتماعی**ت اور فومیت میں فرق** راجماعی زندگی قومی زندگی میرکس طرح بدلتی ہے ؟)

زرگ زندگی کے نصب العین بردوشنی ڈالنے سے بیلے برضروری ہے کہ قوقی زندگی کامفہ م "سمجود اباجائے ۔ بہاں یہ امر ذہن شین رہے کہ افراد کی محصٰ اجماعی حالت کو فرمی زندگی کا نام نہیں دیا جاسکتا ۔ بب بے شارا فراد اکسے رہتے ہیں اور ان کل ندگیاں مختلف نوعیتوں کے تعلقات کے اعتبار سے باہمی مرابط اور مُنسلک ہو تی ہیں تو بیصالت افراد کی اجتماعی زندگی کہلاتی ہے ۔ لیکن اسے "جیاب قومی" ہیں بین بین کے لیے کچھ شراکط ہیں جنہیں بُورا کے بغیرافراد کا وہ گروہ محض " اجتماع " رہنا ہے" قوم " نہیں بن سکتا ۔ نہیں بن سکتا ۔

'نشکیل قرمیت کے دومراحل 'ومی زندگ کی مشکیل کے دومر صلے ہرتے ہیں :۔

۱- غیرسیاسی مرحله- داشک نیبتPRE-POLITICAL STAGE که نوزیج) ۷- سسیاسی مرحله - داسک شیت POST-POLITICAL STAGEکی بردازیدے) -

ہرددمراص کے بین بین نفاضے ہونے ہیں جنہیں پورا کیے بغیر حیاتِ اجتماعی ' ومی زندگی میں نہیں بدل سکتی ۔ اب ہم شکیلِ قرمیت کے ددنوں مراصل کا ذرا تفعیل سے ذکر کرتے ہیں ۔

> ''تشکیل فومیت کاغیربیاسی مرحله بیمرحله درج دیل نین تفاصوں کی تحمیل سے طے ہوتا ہے۔

ا- اجتماعی و صدت کی تبنیاد اسب سے پہلے افراد کی زندگی بیں اجتماعی و صدت کی بنیا د فراہم کی جان ہے ۔ جس کی بنار برتم م افراد خود کو ایک و صدت بی تعمیلک تصور کو کھتے ہیں۔ مختلف تصور است معنائروں بیں اجتماعی و صدت کی بنیا د مختلف تصور است ہونے ہیں شکا گئتے ہیں۔ مختلف تصور است کی دجہ سے لیے سنای و صدت کا تصور - افراد کو ایک نسل اور قبیلے سے متعلق ہونے کی وجہ سے ایک و صدت بنا دیتا ہے اور وہ نود کو دو مرد سے اس د صدت کے حوالے سے متمیر ترک کے مقالے سے متعلق ہیں۔

ب - بسانی وصدت کانصور - افراد کو ایک زبان بولنے کی وجرسے ایک وصدت میں مدل دین آب اور وہ بسانی و فاداری کی بنا ر پر نود کو دوسروں سے انگ تنفق دینے لگتے ہیں ہے - جغرافیاتی وصدت کا تصور - افراد کو ایک مخصرص علانے ہیں دہنے کی وجرسے ایک وصدت بنا دینا ہے اور وہ اس وطنی وفا داری کی بنا ر پر ایک مجوا گانہ حیثیت افتیار کرنے سے اور وہ اس وطنی وفا داری کی بنا ر پر ایک مجوا گانہ حیثیت افتیار کرنے سے آدزدمند ہوجاتے ہیں ۔

د-معاننی وحدت کاتصور - افراد کو ایک جیسے معاشی حالات کی وجہ سے ایک وحدت بین منسلک کردیتا ہے اور وہ معاشی طبقائی وفا داری کی بنار برخود کو ایک الگ محروہ تصور کرنے لگتے ہیں -

م نکری ونظراتی وصدت کانفتر- افراد کو ایک مخصوص فکرا ورنظر بر وعفیده کے حوالے سے ایک وصدت عطا کردیا ہے میں کے باعث وہ خود کو ایک الگ نظرانی محروہ نصور کرنے گئے ہیں اور دو مردل سے ان کے نتیج سے وہ نتیاز کی بنیا دوہ عفیدہ فرار باجا آجے - اسلام باتی تم محدد دتصر رات کورَد کر کے مرف فکری و نظر بانی دفت کے تصور کو اپنا آجے اور اسی سے وفا داری کی بنیا دیر اپنے مانے والوں کو ایک فوم میں بدل دیتا ہے - ندکورہ بالا تصورات میں بیا دیر اپنے مانے والوں کو ایک فوم میں بدل دیتا ہے - ندکورہ بالا تصورات میں بیا دیر اپنے کے اور بہال سے ابتحاع بہرصورت احتماعی سے وصدت کی بنیا د صرور فرا میم کرنا ہے - اور بہال سے ابتحاع بہرصورت احتماعی سے وصدت کی بنیا د صرور فرا میم کرنا ہے - اور بہال سے ابتحاع کی انسانی کے فرمیت میں بدلنے کا آغاز مونا ہے - حیث نکس افراد کو اپنا کو کی تصور کرا کی سے مفروری ہے کہ انصین کی ندگی نصر روصدت سے وفا داری میں بیرا ہواور وہ خود کو اس نسبت سے ایک فوت محصفے لگیں .

۲- اجتماعی شعود کی بیراری اجتماعی دست کانصوران افراد کو اجتماعی شعور کی میداری احتماعی دست کانصوران افراد کو اجتماعی معاد کی نسید و اتنی مفاد ومنفعت کے حوالے سے ہی سوئی بنتا - اب وہ اجتماعی مفاد کی نسیت بھی سوچنے لگتا ہے ۔ اجتماعی شعود بیدا ہونے سے بیلے نفع ونقصان کا صرف وہی تصوّر قابل فبول نفاج اختماعی شعود بیدا ہونے سے بیلے نفع ونقصان کا صرف وہی تصوّر قابل فبول نفاج انتخاص کوانفرادی طور برمنا نرکرانتا ۔ بیکن اب افرا دِمعانشرہ بنی وانفرادی مفاد کے نئی سے ارسے با ہر کی کر نہ صرف ایک دوسرے سے مفاد کو بلکہ تمام افراد کے نئی سے ارسے کا مرز رکھتے ہیں ۔ افراد کی مناز و فاداریاں سمدھے کر ایک نقط

برمر کوز ہوجاتی ہیں اور ہا لا خران کا اجناعی شنعور ' انفرادی منفعت کے شعور برنما'' ا کہا تا ہے۔اگرسوچ بیرانداز اختیار پر کرسے نوا فرا دمنتنٹرزندگی بسرکرنے رہیں گے وہ ایک وصدت میں منساک نر ہوسکیس کھے ۔ گویا اجنماعی دصدت کو برفرار رکھنے کی ظرط ہی بہی ہے کہ، ہم لوگ اپنے ذاتی مفاوات سے بالا نر ہوکر اہیں اجماعی مفاوا کے تحفظ کی فکر کرنے مگیں بہی سوچ انھیں آپس بس ہوست اورمنخدر کھنے کی ضمانت فرائم كرسكنى به اكراجمًا عى شعورميترز آك نو" وصدت كانسرر "ممن ا كب مرُده نعره ره جا ناب ـ جو تى نفسه نشكيل فرمين كاكر دار د انهيس كرسكة سا۔ اجتماعی جدوجہد کا عزم اجتماعی شعور کی بیداری بھی مقصود بالذّان نبیں اسے ۔ اس کی صرور بالذّان نبیں ہے۔ اس کی صرورت اس لیے ہوتی ہے کہ اسی کی بنار پرا فرادِ معاشرہ اجتماعی جدود کے لیے آبادہ ہوتے میں ۔ کیونکہ ابنتاعی شعور کے بغیراجتاعی حبر د جہد کا سوال ہی پیل نهيں ہونا۔ يەنسكىل قرمبت كے غبرسياسى مرطلے كا آخرى اور انتهائى اہم تفاضا ہے۔ یهاں افرا د کی وفا داریوں کے ساتھ سائندان کی فرتبن، صلاحیتیں اور کوشیشیں بھی متحد موجاتی ہیں اور ان کے اندر منتر کہ صوحبد کا عوجم پیدا ہوجاتا ہے۔ دوسروں کے سابقان ک دشمنی ا ور دوسنی مشتر کم بنیا دول برم و نیسند - رو کمسی طبیقے کو اپنا اجماعی ودس تصور ارت موسے اس سے مانوس موقع ہیں اور کسی کو اپنا اجتماعی و شمانے مور كرنے ہوئے اس سنے نفرت كرتے ہيں -كوئى قوم ان كے اجماعی مفا د كونقه ان بهنجانا چاہے تووہ الس کے خلاف منٹز کہ جدوجہ دکرتے ہیں۔ اپنی بقارا ور وصریجے نحفظ کی خاطر مل حل کر بگ و د وکرت ہیں ۔ الغرض ان کا جینیا اور مرنا اجتماعی مفا د كى خاطر بهومًا بيه - ان تين نقاضول كن تحبيل مصا فرا دغير السلطح ير قومي وجر دا فليار ربيته . شكيل قوميت كانسياسي مرحله غيرب إسى مرحلے كے نبيزل تفاضوں كى صبحے تعميل درحقبقت سياسى مرحلے كے

- درئ ذیل تفاضنوں برمنحصرہے: -
- اجتماعي نصب تعيين كانعيس
  - 🐞 با قاعده ادارتی تنظیسه بیم
    - مفضّل لاتحسيمل

ا- اجتماعی نصب العین کا تعیش | برامرا قابل اسکار حقیقت ہے کہ اجتماعی وسدن کانشعوراوراجتماعی جدوجهد کاعوم خواه کسی مبنگامی صرورت، کے نحت ببدا ہو یاکشی شقل بنیا و پر جیسے پہلے بیان کیا جا جیکا ہے۔ اگر ایس کے سابھ افرا و كر" احبَمَاعى نصب العين" حهيا نركياجائے نووہ نرمتحدرہ سكتے ہیں آثور ندان كا اجتماعی نئعور بحال رہ سکنا ہے ۔ کوئی بھی نصر وصدت باقاعدہ نصب انعین کے بغیرا پنے اندر ہی صلاحیت نبیں رکھنا کہ وہ افراد کو ایک وصرت میں مہیننہ منساک رکھ سکے۔ افراد کی ا جَمَاعی وصدت کو تقیقی زندگی عطاکر نے والا مرحلہ ابنماعی نصب العبین کا تعبین ہے۔ نصب العين كے شعور اور اس كے صبح تعين كے بغير نہ وصرت بختيقي وصدت رمتي باورىزاجماعى جدوجهد كاعزم برفرارره سكتاب بكدافزا دكوفوى زندكي سيهره ور كرنے والا بہلا حفیقی تفاضا ہی" اختاعی نصب العین " كا تعین ہے ۔اس سےماد یہ ہے کہ افراد کے اندر برشعور پیدا ہوجائے کہ ہم کس لیے زندہ ہیں؟ ہم ایک وصد ن تحیوں بیں؟ ہمیں اجتماعی جدو جہد کی ضرورت کیوں ہے ؟ وہ کونسا مقصداد رنصابعین ج حب كى خاطر ہم تسلى كسانى ، جغرافيائى ، معاشى يا نظرماتى بنياد پرايك فرمبت كو تشکیل دے رہے ہیں۔

جبہ کک ابنا عی نصب العین کا شعور اور افین بخت نه ہمرجائے۔ بغیر سیاسی مرحلے کا کوئی نقاضا بھی نشکیلِ فرمیت کا کام مرانجام نہیں وسے سکتا اور نصب لعین کے شعور کا بختہ ہونا یہ ہے کدا فرا دائس امر کو نفینی طور پر ڈ ہن شین کریس کہ ہم ائس مقصد کی فاطرندہ ہیں اور اسی کے لیے مریں گے۔ کیو نکر حقیقی زندگی ہی دراصل نصرالیم العین کے شعور اور اس کے حصول کی جروبجہد سے عبارت ہے۔ اگر میشعور اور وجہد نہ ہونو زندگی، زندگی نہیں بلکہ موت ہے۔ اس لیے قومی زندگی کا اصل خمیر اجتماعی فصب العین کے تعین سے ہی اٹھا ہے۔ جب کسا فراد کے اندر وحدت کا شعور ان کے اجتماعی نصب العین کے عوالے سے پیانہ ہو۔ وہ قوم کی جیٹیت اختیار کرنے اور فوم کی جیٹیت اختیار کرنے اور فوم کی حیثیت سے زندہ رہنے کے قابل نہیں ہوسکتے کی قوم کا معرض وجود میں ان کے اجتماعی نصب سے باقی رمہنا اور صفی سے بی فروغ واستحکام بانا نصابعین کے بغیر ناممکن ہونا ہے۔ لہٰذا تشکیلِ فرمیت کے عملی مرصلے کا آغاز اسی تفاضی کی شمیل سے ہونا ہے۔ لہٰذا تشکیلِ فرمیت کے عملی مرصلے کا آغاز اسی تفاضی کی شمیل سے ہونا ہے۔

۲- باقاعرہ اوارتی تنظیر الی تنظیر ایرانگیل قرمیت کا دوسر علی تعاضا ہے۔

میں طرح اجتماعی نصب العین کا تعین قرمیت کی حقیقی اسانس ہے اوراس کے

بغیر قرق زندگی کا کوئی وجود نہیں ہوتا - اسی طرح ا دارتی تنظیم کا قیام نصب ابعین کا ستعور کسی

کے صول کی حقیقی بنیا دیے اور اس کے بغیر محض نصب ابعین کا ستعور کسی

منف دن کا باعث نہیں ہوسکتا مصول متصدک کوئی جد وجہد بھی تنظیم " کے

بغیر بایئر تکمیل کونہیں پہنچ سکتی - المذا اس مرحلہ پر برا مرا نتہائی نا گئر بر ہوجا

بغیر بایئر تکمیل کونہیں پہنچ سکتی - المذا اس مرحلہ پر برا مرا نتہائی نا گئر بر ہوجا

عائمی زندگ ہو یا تعلیمی سیاسی زندگی ہو با اقتصادی " ندہبی زندگی ہو با تقافتی

عائمی زندگ ہو یا تعلیمی سیاسی زندگی ہو با اقتصادی " ندہبی زندگی ہو با تقافتی

العرض ہر شعبۂ حیات کو اجتماعی سطح پر ایک۔ اوارے کی صورت و سے کر منظم

العرض ہر شعبۂ حیات کو اجتماعی سطح پر ایک۔ اوارے کی صورت و سے کر منظم

ہوسکے اور لپوری معاشرتی زندگی منظم جدو جہد کے ذریعے اپنی منز ل مقصود کو

باسکے بنظم کے بغیر کی گئی تام جدو جہد نتائج کے لحاظ سے رائیگاں جائی ہے۔

یهی بنیادی خامی بیتیارلوگول کوزندگی بین انفرادی ا دراجهٔ ای سطح بر کانی بگ و دو کے باوجود ناکا می سے سمکنارکرتی ہے اور وہ اس حقیقت کو سمجھ بنیس پانے کہ حدوبہد میں کامیا بی کے بیتی نظیم کا کتنا دخل ہے ۔ بڑی بڑی ندم بی ادر سیاسی جماعتبر افراد کا جم عفیر حاصل کر لینے کے با دجود ساحل مرا ذکک بنیس پہنچ سکتیں ۔ اس کی بھی ایک بنیا دی وجر شنظیم کا کفاران ہونا ہے ۔ لہٰذا نشکیلِ فومیت کے بیفسرالیین کے بعد سنظیم کا مسئلہ انتہائی مغروری ہونا ہے ۔ لہٰذا نشکیلِ فومیت کے بیفسرالیین کے بعد سنظیم کا مسئلہ انتہائی مغروری ہونا ہے ۔

٣- مفضّل لا تحد عمل ( تفصيلي بروگرام ) اير صولِ منزل كارت آخري اورسب سے صروری نفاضا ہے ۔ تنظیم مفصل لائحہ عمل اور تفصیلی پروگرام کے بغير معرص وجوديس تهيس أسكنى رحب كمصول نصب العين كے ليے فقل لائحه عمل سامنے نرم و - نه مؤتر تنظیم قائم کی جاسکتنی ہے اور نہ جدو حبید ہم کا میا بی مترقع ہونی ہے بجس طرح افراد کے اجتماعی وجود کو قومی وجود دینے کے لیے ایک "وبوله أنگير نضب، العين" دركار موماج - اسي طرح اسس قومي وجود كو بزقرار ر كھتے ہوئے نصب العبین کی طرف بڑھنے کے لیے ایک جامع و ما نع پردگرام در کا رہو تاہے۔ گوبا تصب العبن اجتماعی زندگی کو فومی زندگی میں بدل توسکتا ہے۔ بیکن مفصّل لا تحریمل کے بنراے باقی نہیں رکھ سکتا۔ اکٹرالیا ہوتاہے کم بڑے بڑے گروہ اور طبقات اینے سامنے تملط یاصیحے لیکن واضح نصب العین رکھنے کے با وجود اسی لیے منتشر ہوجاتے ہیں کہ ان کے پانس تفصیلی ہر وکرام نہیں ہوتا ۔ گریا نصب العین کے بغیر منظم اجتماعیت حاصل نہیں ہوتی اور پروگرام کے بغیر منظم اجتماعیت بافی نیس ڈنی۔ دیڈا فومی زندگی کے فبع القا وراسيم اسم بد في الحقيقة دو بيزى لازم وملزوم بي واضح نصب العبن" اور" مفصّل پروكرام"

نصب انسین کے بغیر بروگرام کا کوئی و رو نہیں اور مفصل پروگرام کے بغیر

#### TTA

نصب العین کی کوئی افادیت نهیں ۔ جنانج جدوجہدکوکسی سرجِتْمۂ ہرایت یا نظام الم سے ماخو ذمفصل بردکرام کے تحت صولِ نصب العین کے لیے منظم کرنے کی ضروت ہمر تی ہے اور اکس طرح انسانی کا دسش منزلِ مرا ذبک بہنجیتی ہے۔

#### فتسلِ دوم

# قومي زندگي كااجتماعي نصب الغين

تشکیل قرمیت کی تراکط پرتفسیلی گفتگو کے بعداب ہم اس سوال کی طرف متوج ہوتے ہیں کہ اسلام نے قومی سطح پرکونسا تفسیہ انعین سیس کیا ہے ہیں کے حصول کے لیے مسلمانوں پراجتماعی جدوجہد لاڑم کی گئی ہے ؟

اسلام کا جماعی اور فرمی نصب، انعین ایک ایسے صالح ادر مثالی انقلابی معاملر کا نیام ہے جو غلبۂ دین کی خاطر عالم گیرانقلاب، کا شامن مہر ۔ وہ معارشہ ہ

- وصدت نسلِ انسانی اور شرف و کریم اسابیت سے ایسے تصور پر معبنی ہوجس سے محددد گرد ہی، اسانی ، علاقانی اور طبقاتی عصبیتیں معددم ہوسکیں۔
- ﴿ اِسْ کَ بِنَاسَے اِسْتُحَامِ تَصْرِتُ مُحَدِرِسُولَ اللّٰہُ صِلّے اللّٰهِ عَلیبِ فِسِلِم کی ذاتِ اقد سس سے امبی غیرمیشیر روط اور مخلصانہ دائمی و فا داری ہوکہ ٹشرک فی النبوّۃ کا کوئی شائنہ ما تی نہ رہیںے۔
- اس کے افراد انس طرح روحانی الذین ہوں کہ ان کی آم نرجد وجہد میں محرک و اس کے افراد انس طرح روحانی الذین ہوں کہ ان کی آم نرجد وجہد میں محرک عمل مطالبہ چھوٹ کی بجائے ایتائے تفوق ہو ۔ عمل رضائے اللی کی بہتر اور اس سرعمل مطالبہ چھوٹ کی بجائے ایتائے تفوق ہو ۔ اکرمعا نشرے کا کوئی فرد بھی محرومی کا نسکار نر ہوئے بائے۔
- ﴿ الس كى جدوجهد كا رخ يه جوكه انفرادى ادراجهاعى زندگى تمام واخلى اورخارجى موجهات، نتوت وغم سے محفوظ موجائے۔
- ﴿ اوروه بين الاقوامي سطح برغليَه تَلَ كَ خاطر داخلى اورخارجى محا ذول برتمام طلَ

طاعوتی 'استحصالی اورمُنا فرمّا مر فوتوں کے خلاف غیرمصالحانہ القلابی جنگ فیصلہ کن مرحلة بك جاري ركھ کے ..

ايسے عالم حجرانقلابی معاشرے کا قیام اسلام کابیش کرده و داجتاعی نصب لعبن جے حب کے مصول کی حدوجہ رسے ہما ری فولی زندگی عبارت ہے۔ اب ہم ندکورہ بالا نتراكط اورمقا صربع تفصيلي حبث كرتے ہيں:-

۱- وحدث نسل انسانی اور تنه و تحریم انسانیت

اسلام ابناعی حدو جهد کے نتیج بین جس عالمگیرمعا تشرہے کے نیام کا داعی ہے۔ الس كى تشرطِ اقلين وصدت نسلِ انسانى اورشرف وكريم السابية ، كاتصوريه \_ وصدتِ نسل انسانی کا ذکرقر آن مجید ان الفاظ سے کرناہے: -

ا - بِاَيُّهَا النَّاسُ اتَّقَعُ إِلَى السِّهِ النَّانِ ابِن رب سے ڈروجس نےتم سب کو ایک جان سے پیدا فرما با اورائس بي مصاس كاجور بيداكيا اور کھیران دونوں ہیں سے بیے شمارم د<sup>اور</sup> عورتين بيدا كركيه يحسلادين -

رَبُّكُمُ اللَّذِي خَلَقَكُمُ مِنْ نَفْسُ وَاحِدَةٍ وَّحَكَنَ مِنْهَا ذَوْجَهَا وَ بَتُّ مِنْهُمَا رِجَالًا كَتِيْنُ وَيَسَاعَ

(النسار، ۱)

٧- ايب اور مقام برارتنا د فرمايا كيا: -هُوَالَّذِى خَلَقَكُوْمِّرِثِ وہ ایسی ڈان ہے جس نے تم سرب کو نَفْسِ قَاحِدَةٍ قَجَعَلَ مِنْهَا ابك جان بين سع بيداكيا اور بيراكس م ذَقْ جَهَا لِيَسْكُنَ إِلَيْهَا مساس کا بور بیدا کیا نا که وه این جوژی طرف مانونس ہوا ور اس سے سکون کے۔ (الاعراف، ۱۸۹)

سم-ایک اور مقام برارنا و باری تعالی ہے :-

هُوَالَّذِى اَنْشَا كُمُوهِنْ وه اليى ذات بِصِص نَعَم مب كو نَفُسٍ قَاحِدَ فِي (الانعام به) ايك جان بين سے ان ايا۔

آپ نے طاحظ فرایا کر قرآنِ مجیدیں کئی مقامات پر باری تعالیٰ امبی فات
کا تعارف تعلیٰ انسانیت کے والے سے کراتے ہوئے" وحدتِ سنلِ انسانی "کے
تصور کو بنیا دی اہمیت دیتے ہیں۔ بکہ بار باریوں کہا گیا ہے کہ ضدا کی فات اسی فات
ہے جس نے تمام انسانوں کو ایک ہی اصل سے پیدا کیا ہے "۔ اس کا صاف مطلب
بیسے کہ جس طرح اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی سمستی خالی تنہیں ہوسکتی اور جس طرح
فرات ہی اور جس طرح اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی سمستی خالی تنہیں ہوسکتی اور جس طرح
فرات ہی کی اصل کے لیے
وری کا تصور ناممکن ہے۔ اسی طرح سنلِ انسانی کی اصل کے لیے
مجمی دوئی کا تصور ناممکن ہے۔ بکہ نسلِ انسانی کی اصل کے لیے
ویل ہے۔ بعنی خدا کا ایک ہوئی صلفتِ انسانی کی وحدت خود" وحدا نیتِ خالیٰ "کی
ولیل ہے۔ بعنی خدا کا ایک ہوئی صلفتِ انسانی کے ایک ہونے کا با عدت ہے۔

٧- باری نعاملے نے اس تصور کومزید صاحت سے ساتھ یوں بیان فرما باہے: ۔ أَ هَانِهِ هِ أُهِّ شَكْحُرِ الْمِنَّةُ مَنْ سِينَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

ایک ہی اُمّت ہے اور میں تمہارار ب موں - بیس میری عبادت کرور

بے شک برتمهاری امتن ہے ہو

(اصلاً) ایک ہی اُمنت ہے اور میں تمہارارب ہوں - بیں مجھے سے ڈرو - اِنَّ هَٰ لِهِ اُمَّتُ كُو اُمِّ لَهُ كُو اُمِّ لَكُو اُمِّ لَكُو اُمِّ كُو اُكْ الْمَارَ اللّهِ الْمَسْحُولُ فَاعْدُولُ (الانبيار ۱۹) فَاعْدُولُ (الانبيار ۱۹) هُمَّ الْمُسْدَةُ وَاللّهِ الْمَسْدَةُ وَاللّهِ الْمَسْدَةُ وَاللّهِ الْمُسْدَلُ الْمُسْدَلُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ

ان آیات میں باری تعالی نے اپنی توجیدا ور ربوبیت والو مبیت کا ذکر بھی وصرتِ نسلِ انسانی کے حوالے سے کیا ہے۔ " استی قی احصاد ہ " کانسود باک واضح بالکل صراحت کے ساتھ اسلامی معائر سے کی نشکیل کے بیاے بنائے وصرت کو واضح کرد ہا ہے کہ اسلامی معائرے کی بنیا دو صرت کے کس تصور پر قائم ہونی چاہیے۔

٧- اسلام انسانی معامشرے کے اندر مخلف قلبیوں اورخا ندانوں کے وجود کو وحد نسلِ انسانی کے تصور کے منافی قرار نہیں دیتا ۔ وصرتِ انسانی کاتصور ایک ایسکی فاتی ا در عالم حجيزه تيقت ہے جس كى نفى نسلى السانى يا علاقائى تمشخصات سے ممكن نہيں ارشادِ

بِاَيْتُهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقُنْكُمْ ك نوع انساني م في تمهيل ايك مي مردوعورت سے بیدا کیا ہے۔ بھر مِّنْ ذَكِرةً ٱلْمُثْكُل تنهيس مختلف نسلول اورقببيلول مبرمحض وَجَعَلُنْكُوْ شَعْوَبُ قَ اس لیقسیم کیا کہ تم ایک دوسرے کو قَبَاكِلَ لِتَعَادَفُواهُ إِنَّ اكترمكم عِثدَاللهِ بهجيان سكو (كيكن بينسلي ا ورفياً ملى شخص ٱللُّكُمُ تحسى فضبلت اورنفوق كاباعث مركز (الحيرات ، ١١٠) نہیں) بلکرتم میں سے اللہ کے نز دیک

تم میں سہے زیادہ پر مہزگارہے۔ لنذاتمام سلی وقبائلی تشخصات صرف اس مذبک روا ہیں کران کے ذریعے توگ ایک دومسرے کے ماہمی رہشتہ و تعلق کومیجان سکیں ۔ اگر میرتشخص كى معار شرك ميں وج فضيلت يا بنائے عصبيت قرار بانے لگے عصبانانی وصدت كاتصور مجوح مورع مو تراسلام اسس كوحرام فرارد يتاب \_ ے - انتخان صلے الله عليه وسلم نے جمة الوداع كے موقع برا پنے عظيم الثنان أربني خطبه میں ارشا د فرمایا:-بین کشی عوبی کو عجمی برا ورکسی عجمی کوع بی

فليس لعربي علىعجمى ولا

لعجمى على عربي ولا لاسود

زياده افضل وبرگزېږه وستنخص ہے بو

بر ، کسی سیاه کو سفید برا در کسی سفید کو

على ابيض ولا لابيض على اسود فضل الآبالتقوئ الآبالتقوئ السود فضل الما ما دم ما دم من ارب الآماكل ماش من تراب الآماكل ماش و او دير او مال بيت عى به فهو تحت قدمتى ها تين و فهو تحت قدمتى ها تين و فهو تحت قدمتى ها تين و فهو تحت في ما دير الما كل ما تين و فهو تحت في دي ها تين و فهو تحت في دي الوداع و في دي ها تين و في دي و تعت في دي دي و تعت في دي و تعت في

ریاہ پرکوئی فضیلت نہیں ہے۔ سوائے
تفویٰ اور پر مہنے گاری کے۔ تمام کو گھے
آدم کی اولا دہیں اور آدم مٹی سے پیدا کیے
گئے تھے۔ تفوق وا تبیاز کے تمام جا ہلانہ
دعو ہے اور خون اور مال کے تمام جا ہلانہ
مطالبے 'جن کی بنیا دیر انسان ' انسان
براہنی فضیلت وحکم الی کا حق جا تاہے
براہنی فضیلت وحکم الی کا حق جا تاہے
بیراہنی فضیلت وحکم الی کا حق جا تاہے
بیراہنی فضیلت وحکم الی کا حق جا تاہے

یروحدن نسل انسانی کے تصور کا عالمگیراعلان تفایجس کی بنیا دیر بانی اسلام صلے اللہ علیہ وسلم نے تمام گروہی انسلی اسانی اور علاقائی عصبیتوں کو کالعدم فرار دسے دیا اور معائثر و انسانی کی اساس نسل انسانی کی وصدت اور شرف و کریم انسانیت کے نصور پرقائم فرادی ۔ حب تمام انسانی کی نسبت نصر پروحدت ذمہوں ہیں جاگزیں ہوجا تا ہے۔ تواسی سے انسانی نئرف و کریم کا احداس جنم لیتا ہے۔ ماگزیں ہموجا تا ہے۔ فراک مجید اس امرکی بھی صریحاً نشاند ہی فرما تاہے:۔

اور بے شک ہم نے بنی ادم کوع تن ا تکریم بخشی انھیں بجرو ہر پرسواری کا شرف عطاکیا انھیں پاکیزہ رزق عطا کیا اور انھیں اپنی بیٹنز مخلوقات پر نمایاں فضیبلت عطاکی ۔ وَلَفَدُ كُرَّمُنَا سَبِي الْآدِهُو وَلَفَدُ كُرَّمُنَا سَبِي الْآدِهُو وَحَمَدُنَاهُ مُ فِي الْسَبِّرِ وَالْبَعْرِ وَدَنَ قُلْهُ مُ مِينَ الطَّيِّبِانِ وَ فَضَّدُنْهُ مُ مَالًا حَكَنِيْرٍ فَضَّدُنْهُ مُ مَالًا حَكَنِيْرٍ مِّسَنَّ خَلَقُتُ الْقُوْسِيدُ

(الاسار ۲۰۰) آیتِ متذکرہ بالا بنی نوع انسان کے نثرف و کریم پر دلالت کرتی ہے اوراس امرکاہی تقاضاکر ہے ہے کہ مرحال میں انسانی سرف ووقارکا احترام کیا جائے۔ یہ امر ناقابل فئم ہے کہ باری تعالیٰ انسان کوعوّت وکر کی ہے اقیازی تاج سے نواز دسے اور خودال نیت اپنی تذہیل و تحقیر ہے اُتراکتے۔ یہ عمل فی الواقع ربِ ذوالجلال کے فلات کھی بغاوت اور چیلنج کے مترادف ہے۔ لیکن آج ہم اپنے احوال پر نظر ڈالیس توہماری بھی بغاوت اور چیلنج کے مترادف ہے۔ لیکن آج ہم اپنے احوال پر نظر ڈالیس توہماری پوری زندگی اسی عمل کی غمازی کرتی دکھائی ویتی ہے۔ انسان النان کے خون کا پیا ساہدے ، اس کی عوّت کے در ہے ہے۔ اس کے مال پر بھا ہیں جائے ہوئے ہے۔ اس طرح النانی معاشرہ و وحشت و بربر بیٹ کی تصویر بہتے کہ در ہے۔ یہ اسلام ہے۔ اس طرح النانی معاشرہ و وحشت و بربر بیٹ کی تصویر بہتے کہ دوون دینا ہے۔ اس میں مراکب شخص کا احترام ہوری انسانیت کا احترام ہیں اور کسی بھی شخص ہے۔ اس میں مراکب شخص کا احترام ہوری انسانیت کا احترام ہیں اور کسی بھی شخص کی تذلیل ہوری انسانیت کا احترام ہیں اور کسی بھی شخص کی تذلیل ہوری انسانیت کا احترام ہیں انسانیت کی تذلیل ہوری انسانیت کا احترام ہیں انسانیت کی تذلیل ہوری انسانیت کی تذلیل ہے۔

سبس نے بغیر کسی فصاص کے یا زبین بی فساد انگیزی کے طور پر ایک شخص کی بھی جان ملف کی ۔ گویا اس نے تمام انسانیت کو ترتیخ کر دیا اور جس نے کسی ابک شخص کی جان بچائی ۔ گویا اس نے برری انسانیت کو زندگی مخبش دی۔ برری انسانیت کو زندگی مخبش دی۔ 9- قرآنِ مجيد بي ارشاد فراياكيا : -مَنْ قَتَلَ نَفْسًا بِعَنَيْرِ نَفْسٍ اَوُفَسَادٍ فِي الْاَرْضِ اَوُفَسَادٍ فِي الْاَرْضِ فَكَانَتُمَا قَتَلَ السَّسَاسَ حَمِينَعًا الْمَثَا الْمَثَا الْمَثَا الْمَثَا فَكَانَتُمَا اَحْيَا الْمَثَا الْمُثَا الْمُثَالِقُولُ الْمُثَالِ الْمُثَالِقُولُ الْمُثَالِثُولُ الْمُثَالِقُولُ الْمُثَالِقُولُ الْمُثَالِقُولُ الْمُثَلِقُولُ الْمُثَالِقُولُ الْمُثَالِقُ الْمُثَلِقُ الْمُثَالِقُ الْمُثَالِقِ الْمُثَالِقُ الْمُلْمُ الْمُثَالِقُ الْمُثَالِقُ الْمُثَالِقُ الْمُثَالِقُ الْمُثَالِقُ الْمُثَالِقُ الْمُثَالِقُ الْمُثَالِقُ الْمُثَالِقُ الْمُنْمُ الْمُنْ الْمُنَالُولُ الْمُثَالِقُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُثَالِ

اس ایت نے معاشر و اسلامی کی اس بنیا دی خصوصیت کو کتفے زور دارازاز میں بیان کیا ہے کہ اس معاشرے میں کوئی غریب ہویا امیر اسیاہ ہویا سفید ، بڑا ہویا چھوٹا ، ہرا کیس کی زندگی کیساں اہمیت کی صائل ہے۔ ان بنیا دوں برانسانی زندگی میں اتمیازات بیدا کرنا قرآنِ مجید سے کفر کرنا ہے۔ یہی انقلابی تصوّر اسلام معاشرے میں مشکل کرناچا ہتا ہے کہ ہرشخص کی عزّت و حفاظت پوری انسانیت کی عرزت وحفاظت تصوركي جائے۔

الس سے یہ امرواضح طور پر طے یا گیا کہ ہرشخص کی جان و مال اورعزّت و آبرو مساوی طور برِ قابلِ بحریم سبے - اگر کوئی فتخص کسی ایک انسان کوجان ، مال بایع: ت و آبروسے خودم کراہے - وہ یہ تھجے ہے کہ اکس نے بہ جرم بوری انیا نبت کے خلاف کیا ہے للذا اسلامی معاشرے کے ہرفرد کا یہ فرض ہوا کہوہ ہردوسرے تخص کی جان ، مال ور عزّت و آبروکو اننا عزیز رکھے حبتنا اپنی جان ، مال ا ورعز ّت و آبروکوعزیز رکھنا ہے۔ • إ- بيغمبرانقلاب صلى الله عليه وسلم نے ارشاد فرمايا :-

اِنَّ دما مُکے واموالک علی باتک تماری جانیں اور تمارے واعداضكم حوام كحوية اموال اورتمهارى عزتني اسيطرح فرت والى بي جيئے تهارے ليے آج كے ان ربعنی حجۃ الوداع کے دن) کی حُرمت<sup>ہے</sup>

یراعلان نبوی صلے اللہ علیہ وسلم سلمانوں کے لیے لمحہ فکریہ ہے کہ ہم کس مذبک اینے مسلمانوں ہونے کا حق اداکررہے ہیں۔

۱۱ ۔ حضرت عبداللہ بن عمرہ سے مروی ہے:۔

وہ فرما نے ہیں کہ ہیں نے رسول الشرصلے الشرعلبير والم كوكعبه كاطواف كرني بوئ ديكها اوروه بيرفرط رہے تھے - اے كعبه توكتنا ياك سهدا وزنيري فضابهي بإكس نزكتما عظيم ہے اور نبیری حُرمت عزِ بهي غظيم ہے۔ اس ذات كى قسم جس

قال ركيت رسول الله صلى لله عليدوسلوبطوف بالكعبد ويقول ما اطيبك واطيب ريجك مااعظمك واعظم حرمتك والسذى نفس محمد بيده لحرمت

يومكم هذا

المؤمن إعظم عندالله حرمة منك ، مالك وجمة وان نظن به الآحن بل (ابن ماجر)

قبضہ فدرت میں محکد کی جان ہے۔بیشک ایک مومن کی عزّت وحرمت النہ تعلظ کے نزدیک تیری عزّت وحرمت سے بھی زیادہ عزیزہے۔ اس کا مال اس کاخون ا در اس کی اگر د (بعینی) اس کے بارے بیں سوائے بیجلائی کے اور کوئی جمان

نرکرنا اللہ کے نز دیک تجھ سے زیادہ برگزیرہ ہے -اس ارشادِ رسول کے بعد انسانی منرف ونکریم اور بالخصوص مسلمان کی عربت و حرمت کے تصور کوجاننے کے لیے مزید کسی دلیل کی حاجت نہیں رہنی - کتنے تعجب کی بات ہے کہ خدا کے نزدیک ایک سلمان کی عزّت کعتہ اللّٰہ سے بھی ملندو بزر ہو۔ لىكن بمارى سويج كاعالم يدبهوكه مم كعيدك عزّت توجان ايمان سمجة بير مراكب مسلمان کی عربیت ہمار سے نز دیک دو کوڑی سے بھی زیادہ ارزاں ہے۔ ہمارے مزاج ايماني ميركس قدرعدم توازن بيدا موجيكا ب كدابك طرف توم كعب ك سمت بشت نهیں کرتے اور کسی بھی خطر زبین میں رہتے ہوئے ہم کھے کی طرف مذکر کے تفُوكتے مك نهيں -اس طرف ياؤں كركے ليلتے يك نهيں اور بير بلا شك شب مكريم كعبه كاصجيح تقاضا ہے۔ مگر دوسرى طرف مىمسلمان بوكر تونخوار كھيرايتے كى طرح مسلمان ہی کے تون سے اپنامنہ ریگ رہے ہیں - اس کی عزّت و آبرو کو ٹوٹنا ہمارا شعاربن جیکاہے۔ اس کے مال کو دھوکہ و فریب سے بہضم کرنا ہمارامعمل بن جيكا ہے اور ہم نے عزت وحرمت كا معيار بجائے كريم انسانيت كے بيبه و دولت كوبناليا ہے۔ غريب كسى عربت كاستحق نهيں - كھزور و اتوال كسى تحريم كاحقدار نهي - بوشخص حتنا برا فرعون سه - اسى فدرفدرومنزلت كاسزاوار

ہے۔ ہو شخص جتنا بڑا قارون ہے اس قدرع بت وحرمت کا حفدارہے۔

خدارا سوسے اسم سی قدر تباہی و بربادی کی طرف بڑھتے جا رہے ہیں۔ یہ
تفریق بے کرام ہے تدلیل انسانیت کا باعث ہورہی ہے۔ ہماری ہلاکت اور ذکت و
ورسوائی کے سواکی نہیں۔ کوٹ آئے بھراسلام کے انقلابی بیغیام کی طرف ، ہرشخص کو
شرف و کریم کی تگاہ سے دیکھتے ۔ انسانیت ذکت کی نہیں عزت کی منزا وارہے ۔ لینے
اگو برسے منا فقت کا پر دہ مٹیا دیجئے ۔ جس کی وصبے مرشخص اسلام اور دین عق کا
نام بھی لیتنا ہے اور اسلام کی تعلیمات کے خلاف کھی بغاوت کا مزیک بھی ہوتا ہے۔
جب کہ انسان کے خلاف انسان کی سازسش اور مسلمان کے خلاف مسلمان کا دجل و
قریب اور ظلم واستحصال ختم نہیں ہوجا تا ۔ ہم دین محمدی کے دشمن ہیں۔ خواہ لاکھ
مرتبہ ظاہراً و فاداری کا دم میر تے رہیں ۔

11- محضور عليه السلام نے فرايا : - کل المسلم على المسلم حوام بر ملمان پرمسلمان کا خون ، مال اور

دمه ومالئ وعرضة عرَّت وآبروم ام الم

( رواه ا برسروي ، ابن جر)

ایک اورمقام پر ناجدا رِ کا نمانت صلے انٹرعلیروسلم نیے ارشا و فرایا ؛ ۔
 اللہ ق من اکم سنکے المناس مومن وہ ہے جس سے لوگ اپنی جا ہے

على اموالهم وانفسهم الك الك الطهم وانفسهم

( ابن ماجر)

اسلام کا اجناعی نصب العین جس انقلابی اورعالمگیرمعانشری تشکیل ہے وہ سب سے پہلے اس نصر ربر قائم ہونا ہے کہ تمام انسان ایک وحدت ہیں۔ ہڑی کی معاقب کی عزیت وکر بم کیکے اس کے کوئی نسی کی عزیت وکر بم بیکے ال ہے اورکھی کو کھی پرسوائے نفتولی و پرہمیز کا ری کے کوئی نسی کی عزیت وکر بم بیکے ال ہے اورکھی کو کھی پرسوائے نفتولی و پرہمیز کا ری کے کوئی نسی ک سانی یا گرومی تفوق صاصل نهیں - جب پور سے معاشر سے کی بنیا دانسانی تنکریم کے تصرّر برقائم ہوجائے تومعاشر سے کے افراد کے درمیان باہمی محبّت ومودّت نفی بخی وفیض رسانی اورا نیارواحسان کے جذبے کا موجزن ہونا بھی امرِطبعی فرار با جا تاہے اور اجتماعی زندگی کا وہی نفشتہ سامنے آجا تا ہے جو عدر رسالتِ ماب صلے اللہ علیہ وسلم اور عهد صحابر میں وافعة موجود تھا۔

### ٧- <u>ذان مصطفوی طلقی علیه تم سنخست وط</u>دائمی فادای اور ثنائبرننرک فی النبوق کا انقطاع

اسلام جس انقلابی معارشے کی تاسمین وتعمیر کو قومی نصب انعین قرار دیتا ہے۔ السسك بناشي استحكم ذان مصطفوتى سعدايسى غيرمشروط اورمخلصا نرواتمى دفالمرى ہےجس میں شرکن والنبوّة کا کوئی شائبہ ہاتی نہ رہے۔ بعنی اس معاننہ ہے کے افراد کا " تخضرت کی دسالت وحاکمیت پر ایساغیرمتزلزل ایمان اور آپ کی قیاد نے ریاد<sup>ت</sup> پر اییا واثق جتمی اور قطعی اعتما دیمو که قومی جدو جهیر میں ابدالاً با ذیک کھی اور کی طا و ا تباع کی گھنجاکش باتی نررہے ۔ حیاتِ قومی کے سیاسی معاشی ، ندمہی تعلیمی تهذیب ا ورمعا نشر نی الغرص کسی بھی گوشہ میں اور فکر دعمل کے کسی بھی درجہ میں کوئی شخص ب كالممسرونانى قرارنه ياسكے - بورسے معاشرے كى اجتماعى اورا نفرا دى وفا داربوں كا مركز حضوركي ذات ستوده صفان ہو كى بھي فردكومن حيث الفردا ورمعاننرے كو من حیث المجوع جناب رسالت مآب کے متعین کردہ راستے سے انحراف کا کوئی حق نہ ہو معاشرے كى جدو مهدكا معبار صحت اور نظام فكروعمل كا معبار يتحانبت ارشا و نبوی صلے الله علیه وسلم مرو - لوگ نسبتِ مصطفوی سے حق کو پہچا نبس ا وراسی ب<sup>ن</sup> سے باطل کو ۔ بہان کک کر ذات باری نعالیٰ کی معرفت اور اس کی رسائی بھی اسی

راستےسے ہو۔ اگرفکری وعمل سطح پر بورے معا تشرے کو پبجہتی واستحکام غلامی رسالت مآب صلے الله عليه وسلم كے حوالے سے نصيب ہو تو شرك فى النبوّة كاكونى شائبه باقی نهبی رمبتا - دُرج ذیل قرآنی آیات ند کوره بالاحفیقت کی وضاحت تی ہیں۔ كحسىصاحب إيمان مرد وعورت كويهتن حاصل نهيب كهضدا ا ورائس كارسول كوئي فيصلهصا درقرط دين نوان كے ليے اس مسكيميس كوئى اختيارما فى رسب -

ا-وَمَاكَانَ لِمُؤْمِنِ قَكَا مُؤْمِنَةٍ إِذَا قَصَى اللهُ ۗ وَ رَسُولُهُ اَمْرًا اَنْ يَكُونَ لَهُ هُوالْخِنِيَرَةُ مِنْ اَمُوِهِمِ (الاعزاب، ٢٧)

٧- ذات مصطفري سے غيرمشروط وفا داري كا حكم ايك اورمقام بريون درج ہے اسس سے گریز منافقات فرار دی گئی ہے نواہ وہ ننخص احکام اللیہ کی یا بندی کاجس فدر مجى دم مجرتار جدار شاوبارى تعالي جد: -

وَإِذَا قِيلَ لَهُ عُرْتُعَا لَوْ الله الرجب السيكما جائد كم الله اور المان سيكما جائد كم الله اور مَا اَ شَـٰزَلَ اللهِ هِ وَالِى الرَّسُولِ مَا رَسُولُ كَلَالِ اللَّهِ وَيَجِيتِ بِي كَايْتَ الْمُنَا فِيقِينَ يَصُدُّونَ كَمْنافقين آب كى باركاه يس ميزياز خم

عَنْكَ صُدُوداً (النار) ١١) كرنے سے كريز كرتے ہيں-

اس آیتِ کرمیر نے پر حقیقت واضح کردی کہ غلامی رسول کے بغیراطاعتِ الهبه كا دُم بجرنامنافقت ہے۔ ابیان كى صحت كى علامت يہ ہے كہ انسان بارى تعالے سے اپنی نبیت غلامی واطاعتِ رسول کے ذریعے فائم کرے - اس کے بغیرایمان کے نام پری جانے والی مرکونشش بے سود اور بے نتیجہ ہے:-۳- اس امرکی تصریح یوں کی تھی ہے : -قُلُ إِنْ كُنْتُهُمْ عَجُبِيُّ وَنَ الله فَرُ الله وَ الرَّمُ الله مع فَيْنَ كَادُمُ

فَاتَبَعُولِنَ يُحَكِبُكُمُ اللَّهُ مجرتے ہوتومیری ا تباع کہ و (اکس کے نتیجے میں) اللہ تمہیں اپنا محبوب بنالیگا۔ (آلِعُمَانُ ٣١) تكوياخدا كالمحبوب ومقرب بهوما اسس امر رمنحصر ببيحكه وه بندهكس قدرغلامئ رسول صلے اللہ علیہ وسلم کے زبورسے آراسستہ ہے۔ ذات ِمصطفوتیٰ سے مسلمانوں کی غیرمشروط وفا داری کی اہمییت کا اندازہ اکستے بخوبى تكايا جاسكتا مصكربارى تعالى اينے فيضان وعطاكا مقصدومنتها رضائے محدى صلی الشرعلیه وسلم کو قرار دیتے ہیں -ارشا و ایزوی ہے :-وَلَسَوَّفَ يُعْطِينُكَ رَبُّكَ اورعنقريب آب كارب آبي اسقدر حنك تكري ضلى عطاوَل سے نوازے کا کہ آپ راصی (الضلی، ۵) ہوجائیں گے۔ اگرخاننِ کا مَنانت ابنی عطاؤل کی غایّت نبی اکرم صلے الٹرعلیہ وسلم کی دضا كوفرارديا ہے توبير حكم سلمانوں كے ليے حضور على السلام كى ذات مقد سرسے ائمى ا ور مخلصانه وفا داری کی صورت بین فرض کبرن نهین قرار ایائے گا۔ ہجرت مدینہ کے بعد کم وہیں ڈیڑھ سال کر بیت المقد س کی سمت کو قبلہ فرارديئے رکھنے كے بعد أنخضرت صلحالله عليه وسلم كے دل ميں مينوائش بيدا جوئى کہ بیت المقدنس کی بجائے کعبنہ اللّٰہ کو قبلہ فرار دیا جائے۔ باری تعالیٰ نے حضور

علیہ انسلام کی اس اً رزو کا خیال فراتے ہوئے ارشا د فرایا: ۔ فَلَنُوكِيْ لِيَ نَكُ وَمِسْكَةً يُسِهِمَ آبِ كَارُخِ زيباس قبله كَيْ طُر سَنَ خليها (البقره ١٢١) بجردي مح بوآب يا منة بي -پینانچه آپ کی حسبِ نوابش قسب له کی سمت کوبدل دیا گیا- ذرا غور فرائيس جب كعبه، جوبورسے عالم اسلام كى مركزيت ، وصدت ، يجهتى اور نديبى

استحکام کی بنیا داورعلامت ہے۔ رضائے مصطفوی کے مطابی مقرر کیا گیا تا که به حقیقت روزِروشن کی طرح عیاں مرو جائے کہ ذاتِ محدی صلے اللہ علبہ وسلم سے وفاداری اوررضائے مصطفوی کی بیروی ہی بنائے اسلام ہے تواسلامی معاننرے کی بنائے استحکام خانصتاً اسی تصور برمبنی کیوں نہ قرار وی جاتی۔ ٧- اسلام ميں توكلام الهي بيرا يمان كى سندا در بنيا دىجى نسبت تبوي صطامتر علیہ دسلم ہی ہے۔ قرآنِ حکیم میں الم ایمان کی علامت یوں بیان کی تھتی ہے:۔ وَلاَ مَنْ وَا جِهَا نُولِ عَلَى اوروه اس يرايان لات بوكيم محدّ عَكَبُدُ وَ الْمُحَقِّ صَلَا اللهُ عَلَيْ مِنَا وَلَكِيا كَيَا اللهُ عَلَيْكِ مِنَا وَلَكِيا كَيَا تَعَاد اور وہی ان کے رب کی طرف سے حق مِنْ دَيْتِهِ هُ الْحُدُ ٢) نبى اكرم صلے الله عليه وسلم سے اليبي مخلصانه او رغيم شروط وفا داري جو نكه ہر فردکی علامت ایمان اور اسلامی معاشرے کی بناتے استحکام ہے۔ اس کیے ابدالاباديك اسي حكم كوقائم ودائم ركها كيا أورانسانيت كونت ليغيم كي بعثن ہمیشرکے لیے بے نبا دکر دیا گیا تاکہ قیامت کک است سلم کی وفا داری قسم نه بهوسکے اور صرف نبوتت و قبیا دتِ محمدی صلے الله علیہ وسلم سے ہی والب نذہ ہے۔ ے۔ یہی تصور عقیدة خم برت كهلانا ہے۔ سب كا صريح ظم ان الفاظ بين وارد کیا گیاہے:

محدصلے اللہ علیہ وسلم نم میں سے کئی مرد کے باب نہیں ہیں بلکہ وہ خداکے رسول اورسب سے آخری نبی ہیں - مَاكَانُ مُحَكَّدُ اَبَااَحَدِ مِّنْ رِّجَالِكُ مُ وَلَكِنْ مِّنْ رِّجَالِكُ مُ وَلَكِنْ رَّسُولُ اللهِ وَخَاتَدُ النَّبِيِّينَ \* (احزاب بم)

محضورعلیہ السلام برسلسلہ نبوّت کے ختم کیے جانے کا مقصد کھی ہی ہے کہ

اب قیامت کک مبردُور میں اسلامی معائز و رسالت محدی صلے اللہ علیہ وسلم کی تابیت کے تابع ہوگا اور خلافت اسلامیہ ہمیشہ نیا بت محدی صلے اللہ علیہ وسلم کی آئینہ دار ہوگی کے تابع ہوگا اور خلافت اسلامیہ ہمیشہ نیا بت محدی صلے اللہ علیہ وسلم کی آئینہ دار ہوگی کے اس امرکا اعلان سببہ تا صدبت اکر شاخت تخت خلافت پر تشمکن ہوتے ہی فرا دیا معلامہ ابن خلدون بیان کرتے ہیں : -

حب حضرت الومكرة كو" خليفة الله كم م كربجا لا كيا تو آب نے منع فراديا اور كها - ميں خليفه الله نهيس ملكه رسول لله صلح الله عليه وسلم كا خليفه و نائب مهوں۔ وقد نهلى ابوبكر لها دعى به وقال لست خليفة الله وقال لست خليفة الله والمحتى خليفة رسول الله صلى الله عليد وسلم

(مقدمه، ۱۳۳)

وسلم سے خلیفے کی طرف سے ر حقیقت بہ ہے کہ اسلامی حکومت کو " خلافت " اور اسس سے مرراِہ کو " خلیفہ " کمنا بھی حاکمیت محمدی صلے اللہ علیہ وسلم کا اعلان وا ظہار ہے جس کی نیابت اسلامی حکومت اور اسس کے مسررِاہ کوحاصل ہوتی ہے ۔ ابنِ خلدون اسی امرکی دضاحت ہے ہوئے لکھتے ہیں :۔

اورخلیفه کی وجرتسمیه به سیسے که وه نبی صلے الله علیه وسلم کی امّست میں آپ کی وَامَّا تَسمية خليف فلكونه يخلف النسبَى فى أُمنه فيقال

نیابت کا فربینه سرانجام دینا ہے۔اس لي وه خليفرسول الشرصلي السُرعلي وسلم ہوتا ہے تیکن عام استعال میں آ صرف خليفه كينتے ہيں۔

خليفة باطلاق وخليفة دسعل الله صلى الله عليه ويسلم (مقدم: ١٣١)

دور ہے مقام پروہ اسلامی حکومت کی حیثیت واضح کرتے ہوئے لکھتے ہیں۔ اسلامی حکومست دین ودنیاکی حفاظت ف ریاست کے معاطے ہیں صاحب ترابعیت صلے اللہ علیہ وسلم کی نیابت کا نام ہے۔ اس ليه است خلافت وامامت كنته اورائس کے قائم کرنے والے کوخلیفرو

وان شبابه يم عن صاحب الشربية فى حفظ الدِّين و سياسة الدنيا به تسلى خلافة وامامة والقائع به خلین وامام (مقدم ۱۳۳۲)

خلافتِ اسلامیہ کے معنی ومفہوم کی نسبت ندکورہ بالانصریجات کے ذریعے یه حقیقت مزیدا مجا گرمبو گئی ہے کہ اسلامی رباست اور اسلامی حکومت کا وجود ہی نبى اكرم صلے الله عليه وسلم كى نبابت اور آپ كى حاكميت سے غير مشروط وفا دارى سے عبارت ہے۔ اس کے بغیراسلام بیں تصور خلافت کی کوئی مخبائش بافی نہیں رمتی ۔ خلافت نام ہی اس حقیقت کے اعلان کا ہے کہ یہ معانتہ و، حکومت اور ریاست ، جمله آئینی و قانونی ، ندمهبی دسسیاسی اورمعاشی ومعایشرتی امور میں رسالت وحاكميت مصطفوى صلح الشرعليه وسلم ستصغير مشروط وفا داري ورعلي لاطلا اطاعت ونیابت پرمبنی ہے۔

كأنان برذان بارى تعالي عائجبت اورا فتدار اعط كاتصور واسلم کا اساسی عقیدہ ہے۔ نبی اکرم کی صالحیت ہی کے ذریعے ریاستی سطح برائینی اورسیاسی تنفق حاصل کرتا ہے۔اکر حاکمیت نبوی کا اعتراف نر ہو تو حاکمیت اللہ کا تصور محض ما بعد الطبیعی عفید سے تک محدود رہے گا اور اسے سیاسی و دستوری وجود نہ ل سکے گا۔ کیونکہ دیاست اور معاشرہ آنسانی میں حاکم اور محکوم دونوں کا انسان ہو فاضروری ہے تاکہ محکوم عادہ ماحکم کی بیروی (HABITUAL OBEDIENCE) کوسکے۔اکس لیے باری تعالے نے اپنی اطاعت کی واحد صورت اطاعت انباع موری حکے اللہ علیہ وسلم مفرد فرائی ہے اوریہ مسلم حقیقت ہے کہ اتباع رسول می بنین محدی صلے اللہ علیہ وسلم کے عین حاکمیت منور فرائی ہے اوریہ مسلم حقیقت ہے کہ اتباع رسول میں خیری فرائی عین اطاعت اللہ علیہ وسلم کے عین حاکمیت بنوی کا عین اطاعت اللہ عین اطاعت اللہ عادر کرا ہے۔ یہی وج ہے کہ اسلامی معاشرے کا نبی اکرم کی ذات میں میں میں میں میں میں ہونا درکا رہے ۔ یہی وج ہے کہ اسلامی معاشرے کا نبی اکرم کی ذات واری سے فیرمشروط وفاداری پرمبنی ہونا درکا رہے ۔ یکیؤنکہ یہ از خود ذات باری تعالی سے فرفاداری کا اعلان بھی ہے۔

بیں ہرگرز نہیں ، آپ کے رب کی قسم
درگ اس وفت کک صاحب ایمان نہیں
ہوسکتے جب کک وہ اپنے تمام نزاعی
معا ملات میں آپ کی حکمیت اور حاکمیت
کونسلیم نز کرلیں ۔ بھرآپ کے صادر شدہ کم
سے اپنے دل میں کوئی تنگی محسوس نز کریں
اور اس کے سامنے اس طرح میر نیاز خم
اور اس کے سامنے اس کاحق ہوتا ہے ۔
کردیں جیسے اس کاحق ہوتا ہے ۔

٩- بنابري قرآن مجيري ارشاد فرايا گيا اله فكار قرت و كلا في في ميشون ق حَارِي الله في في ميشون في ميش

(النبار، ۲۵)

مسال أبت كريمك فرسيع صنورعليه السلام كائحكم مهوناتسليم كياجات يا حاكم بهونا ايك

بات ہے کیونکہ دونوں حیثیتیں اصلاً ایک ہی چیز ہیں ۔ تعینی حس کا حکم آخری سندہو کا اور اس سے انحوات نزکیا جاسکے " اس لیے باری تعالیٰ نے جمال بھی اپنی اس حیثیت کا در اس سے انحوات نزکیا جاسکے " اس لیے باری تعالیٰ نے جمال بھی اپنی اس حیثیت کو ہم بیشہ متصلاً بیان کیا۔ دونوں بیں کوئی فرق واتنیا زروانہیں رکھا۔

• ا- ارت دفرامایگیاہے:۔

فَاِنُ شَنَا نَعْتُعُمْ فِي شَيِّ فَكُدُّهُ اللهِ وَالنَّسُولُ فَكُدُّهُ اللهِ وَالنَّسُولُ (النارَ ۵۹)

اگر کسی مسئلے بین نمها را اختلاف بیدا موجائے تواسے اللہ جل مجد ہ اور رسول صلے اللہ علیہ وسلم می طرف لوما دیے

11- حکم رسول سے کا ل وفا داری کے معیار کا اندازہ اس واقعہ سے ہوسکہ ہے جس کر ابن ابی جاتم ، ابن مردویہ اور جافظ ابواسحاتی دعیہ ہے دوایت کیا ہے کہ دو اشخاص ابنا تنانا زعر معاطہ کے کر بار گر نبوی صلح اللہ علیہ وسلم میں حاضر ہوئے یصفراً نے ایک کے بنی میں فیصلہ سے انکار کرتے ہوئے ویش نانی سے کہا کہ ہم حضرت ابو بکرر شرکے پاس چلتے ہیں ۔ جب دونوں ان کے پاس پہنچے تو اس شخص نے جس کے جق میں آنحضرت فیصلہ فراچکے بھی فیضرت ابو بکر رشا کے پاس پہنچے تو اس شخص نے جو حضرت ابو بکر رشا کے ویس فیضرت ابو بکر رشا کو حضورت ابو بکر رشا کے ویس فیضلہ خواجکے میں انتخص نے بھر حضرت ابو بکر رشا کے ویس فیضلہ خواجکے اس مطلع کر دیا۔ اس بی حضورت ابو بکر منانے کہا۔ جو فیصلہ حضورت نے درا دیا ہے وہی یا تی رہے گا۔ اس شخص نے بھر حضرت عرف سے فیصلہ حضورت خواجک وہا اس جانے کو کہا۔ جب وہ ان کے پاس بہنچے تو انہ ہی بھی حضور علیہ السلام کے فیصلہ یاس جانے کو کہا۔ جب وہ ان کے پاس بہنچے تو انہ ہی بھی حضور علیہ السلام کے فیصلہ سے مطلع کردیا گیا۔ حدیث کے الفاظ ملاحظ ہوں :۔

جس کے حق میں فیصلہ کیا گیا تھا۔ اس نے بنایا کہ ہم اپنا چھکڑا نبی اکرم کے پا<sup>س</sup> کے گئے تھے ہیں حضور نے اس کے خلا

فقال المقضى له قد اختصما. الى السبى صلى الله عليه وسلم فقضى لى عليه فالى ان برضلى اورمبرے من میں فیصلہ فرایا ۔ کیکن اس نے تسلیم کرنے سے انکار کردیا ۔ حضرت عمرہ نے بہی بات دومرے شخص سے دریافت فرمائی ۔ اس نے افرار کیا ۔ اس می افرار کے فیصلے اور ملوار سے آئے ، اسے صفور کے فیصلے سے انکار کرنے والے کے مر رہ بالا اور میں کردیا ۔ اسی موقع بریہ آئیت نازل میں گوگئی ۔ " ہرگز نہیں آپ کو اپنے نزاعی میں وگئی کے دب امران میں ہوگئی ۔ " ہرگز نہیں آپ کو اپنے نزاعی امران میں فیصلی طور پر جاکھم نزمان کیس فیصلی میں میں کیا ہے۔ اس میں میں میں کے دب ایمان نہیں ہوسے کے ۔

فسأله عمر بن الخطاب فقال كذالك فدخل عمر مسازله وحدر من والمد فد سله والسيف في يده فندسله فضرب رأس الذي الجل الله (فلا و ربك كا يُوهِ مُنون ألله وفلا و يتم كا يتم كا

۱۱- الم ایمان کی آنحفرت کے ساتھ وفا داری کا یہ عالم تھا کہ ایک مرتبہ صفورعلیالملام
نے ایک شخص کے باتھ ہیں سونے کی انگویٹی دیکھی اور فرایا۔ کیا تم اپنے باتھ ہیں فرزخ
کی جنگاری دیکھنا جا جتے ہو؟ اس نے کہا نہیں۔ اس پرانحفرت نے اس
کی آگ کی جنگاری دیکھنا جا جتے ہو؟ اس نے کہا نہیں۔ اس پرانحفرت نے اس
کے باتھ سے انگویٹی اُ تا دکر بچیناک دی حضورعلیہ السلام کے تشاوی نے جانے کے
بعد جب وہ بھی مجلس سے انٹے کر جانے دکا تو بعض دیگر اُسخاص نے کہا۔ اگر تم چا ہو
تویہ انگویٹی سے جاکوکسی فاتون کو بہنا سکتے ہو کیونکہ سونے کا زیورصرف مرد کے
تویہ انگویٹی سے جاکرکسی فاتون کو بہنا سکتے ہو کیونکہ سونے کا زیورصرف مرد کے
لیے حوام ہے۔ لیکن اس نے بواب دبا ۔ " جس انگویٹی کو حضور کے نے آباد کر بھینک
دیا ہے۔ بین اس کو انتھا نے والاکون ہوں ؟"گوبا اس کے ابمان کا تعاضا یہ تھا کہ
دیا ہے۔ بین اس کو انتھا نے والاکون ہوں ؟"گوبا اس کے ابمان کا تعاضا یہ تھا کہ
اس کی نفرت و محبت کا معیار بھی آنحضرت کی پہندا ور نا پہند قرار باگئی تھی۔ لہٰذا وہ

اسلامی معاشرہ حس کا قیام اسلام کا اجتماعی نصب العین ہے۔ اس نصور پرقائم ہوتا ہے کہ اس کا سال کا دھانچہ ذائن مصطفوی سے غیر مشروط وفا داری پراستوار ہو۔ اس موضوع پرقران وحد بیث کے مزید ارشا دات مصول نصب العین کی جدوجہد کے خوان کے عنوان سے طاحظہ فرمائیں۔ جدوجہد کے خونہ کی عنوان سے طاحظہ فرمائیں۔

## ٣- ادائيكى فرائض وراية ئے حقوق كے نظام كا قيام

اس معانزے کے افراد اس طرح دوحانی الذہن ہوں کر ان کی تمام ترجدو جد میں محرک عمل محض رصا تے الی کی جستجو ہوا وراسانس عمل مطالبہ سھنوق کے بجائے ایتاتے حقوق ہونا کرمعا شرمے کا کوئی فرد بھی محرومی کا شکار نہونے پائے۔اسلام كا اجتماعي نصب العين حس صالح اورمثالي انقلابي معاشرك كا قيام ہے۔ اس كے ا فرادکی تعیسری خصوصیت بیسهے کران کی سوج کا پیمیانه مادی نهیں روحانی ہوتا ہے۔ ان کے روحانی الذہن مہونے کامعنیٰ میں ہے کہ ان کی زندگی کی تمام حدوجہد میں اصل مرک اللہ تعالیٰ کی رضا کا محصول ہو۔ وہ اپنا ہر کام بجائے دنیوی منافع اور ما دی حرص ولا ہج کےصرف رضا کے الہٰی کی نیت سے کرتے ہوں ۔ وہ کسی سے دوستی کریں تو حکم الہی کی تعمیل میں اور کسی سے دشمنی کریں تو بھی باری تعالیٰ ہی کی طر<sub>-</sub> وہ کسی سے بھلائی کریں تو اکس خیال سے منہیں کرتے کہ دو سرائٹخص ان کا احسان ند ہویا اس سے انہیں جوا باکسی منفعت کے حاصل ہونے کی اُمید ہوتی ہے بلکہ کس خیال سے کرتے ہیں کہ بیران کا فرض ہے ۔ جس کی ا دائیگی ان کے ذمے ہے اور اسی میں ان کے رب کی رضا اور نوسٹنودی ہے۔انس امرکی وضاحت اس آیت قرآن سے موجات ہے جس کے الفاظ یہ ہیں : -اِنَّ كَمَا نُطُعِمُكُو لِوَجُدِ اللهِ مَهُ تَوْتَهِ بِمِ تَوْتَهِ بِمِ صَوْفَ دَضَا كَ اللَّهِ كَ یے کھانا کھلاتے ہیں۔ ہم تم سے زاس کاکوئی بدلہ چاہتے ہیں ' نہ تمہ اری احمانمندی اور مشکر گزاری۔ لَانْبِرِيْدُ هِنْكُوْ حَبَنَاءً قَلَاشُكُوْراً (الدهر) ٩)

گویا روحانی الذمهن افرادسے مراد وہ انقلابی سوچ رکھنے والے لوگ ہیں ہو ہراکیہ سے تھلائی کرتے ہیں۔ لیکن کسی سے صلے کی اُمید نہیں رکھتے ۔ صلہ اور عرار صرف اپنے رب سے طلب کرتے ہیں اور وہ بھی اس کی رضا کی صورت میں اُفرت کی دیگر نعمتیں بھی انہیں اس قدر رعز بز نہیں ہوتیں حبنی کہ انہیں اپنے رب کی رضا اور خوشنودی - ان کے نزدیک ہرعمل کی صحت یا عدم صحت اور ان کی کوششوں کی قبولیت یا عدم قبولیت کا معیار ہی خدا کا حکم اور اس کی رضا قرار یا جا تا ہے۔ قرآن حکیم ہیں صحابہ کرام کے حوالے سے اس حقیقت کی واضح نشا ندہی موجود ہے ،۔

محدصلے اللہ علیہ وسلم اللہ کے رسول ہیں اورجن افراد نے حضورعلیالسلام کی سجت و محدیث افراد نے حضورعلیالسلام کی سخت و محدیث سے فیص بایا ۔ وہ کا فروں برشخت ہیں ۔ آپس میں نہا بیت مہر مابن ہیں آپ انہیں رکوع و سجود کی حالت میں دیکھیں انہیں رکوع و سجود کی حالت میں دیکھیں گئے ۔ وہ اسمہ وقت ۔ کا فروں کی دشمنی میں مومنوں کی دوستی میں اور رکوع و میں مومنوں کی دوستی میں اور رکوع و سجود میں اللہ تعالیم میں اللہ تعالیم میں اللہ تعالیم اللہ تعالیم میں تعالیم تعالیم میں تعالیم تعالیم تعالیم تعالیم تعالیم تعالیم تعالیم تع

مُحُمَّدُ اللهِ وَالْبَذِينَ مَعَدُ الشِيدَ آعُ عَلَى الْكُفْآ وِ مُحَمَّا عُ بَينَ نَهُ وَ مَثَلَاهُو وُحَمَّا عُ بَينَ نَهُ وَ مَثَلَاهُ وَ وُحَكَّمًا مُسُجَّداً يَبعَتَعَنُونَ وُحَكَّمًا اللهِ وَرِحْمُوا مَثَا فَضَلاً مِنَ اللهِ وَرِحْمُوا مَثَا (الجرات ' اللهِ)

کے فطنسل اور انس کی رضا و ٹوشنودی کی تلائش کرتے رہتے ہیں۔ گویا ان کی پوری زندگی کی حرکمت ہی رصنا کے اللی کی حبتح میں ہموتی ہے۔ یہی ان کا مقیصد حیات اور ہر کام کی غابیتِ اولیٰ ہے۔ نبود باری تعالے انس امری شہاد

السس پرکشی کا کوئی احسان منہیں جس کا اکس نے بدلہ چکایا ہو، بلکہ اس نے (ببکام) محض اینے دبِعظیم کی دضا اور توکشنودی کی خاطر کیا ہے اور یقیناً اس کارب اسسے راضی ہوجائے گا۔

قرآنِ مجید میں اوں سیشیں فرماتے ہیں :-مَالِا حَدْ عِنْدَهُ مِنْ نِعْمَةٍ تُجُزِّى ٥ إِلَّا ابْتِحْنَاءَ وَجُرِرَ مِبْدِالْاَعْلَى ه وَلَسَوْفَ يَيرُضَلَى (الل ، ١٩ ١١١)

قرآن كريم اس حقيقت كوصراحت كاستظ بيان كردا بهدك وه ابل ايمان جورُوحانی الذبہن ہوتنے ہیں کے پر بھی بدلہ وجزا کے خیال سے احدان نہیں كرنت بلكه خا مصة رضائ اللى كى خاطر كرنت بي - بيريدكم بندس كا خداكى رضاكا طلبگار مرونا اس امری بھی دلیل ہے کہ خدا اپنے بندے سے داحنی ہے اور بندے كاخدا مصمحبت كرنا الس بات كى شهادت به كه خدا ابنے بندے سے مجت كرفا ہے۔ چنانچہ ایسے افراد نرشتل قوم اورمعاشرے کی علامات قرآن ہوں بابان کرتا ج بس عنقرب الله تعالم البيي قوم كو ہے آئیکا یس سے افرادسے اللہ محبت كريكا دينى ان كى رضا جا ہے كا) اور وہ اللہ سے مجتت کریں گے۔ العنی اس کی رضا کے طلب کا رہوں گے ) جو مومنوں پرنرُم اور کا فردِں برسنحت ہوں کے ۔ جو غلبہ دین حق کی خاطر را و ضا میں جہا دکریں گے اور کسی بھی طعن و

وَيُحِبُّونَهُ أَذِلَةٍ عَلَى الْمُوَّمِنِيْنَ اَعِزَّةٍ عَلَى الُڪَا فِرِيْنَ دَ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيْلِ اللهِ وَلَا يَخَا فُوْنَ كَوْمَدُ كَاكِيْرِهُ فَالِكَ فَضُلُ اللهِ يُتَى مِنْ اللهِ مُنْ يَّشَتُكَاعِ وَاللَّهُ وَاسِعِ عَلَيْتُمْ (المائدة) مه ٥)

تشنیع کرنے والے کی طون و طامت سے نہیں گہرائیں گے۔ یہ خوا کا فضل ہے جے
جا ہے اس سے نواز دے ۔ اللہ تعالے صاحب وسعت اور صاحب علم ہے۔
اس موضوع برنفصیل گفتگر بہلے ہوچی ہے ۔ "انفرادی زندگی کے نصبالعین"
کے عنوان کے تحت طلاخط فر ما تیجے ۔ "اخلاقی کمال کی اعلیٰ تربن صورت رضائے
اللی کے حصول کا موضوع " - جب معائر فی زندگی کوعلی جدو بجد کا محرک اس نصور
اللی کے حصول کا موضوع " - جب معائر فی زندگی کوعلی جدو بجد کا محرک اس نصور
سے فراہم ہود ہا ہو نو بھرصا ف ظاہر ہے کہ کھی شخص کو اپنے حقوق کے حصول کے
لیے نکسی مطالبے کی صرورت رمہتی ہے اور مذک و دو کی ۔ مرشخص دو مرک کا حق
ادا کرنا اپنا آولین فریض مجھا ہے اور جب ہرشخص اس فریضے کی ادائیگی بینی
ادا کرنا اپنا آولین فریض مجھا ہے اور جب ہرشخص کا حق از خود نتمام و کمال
بورا ہونے کھون کے عمل برم صر ہو تو ہر دو سرے شخص کا حق از خود نتمام و کمال
بورا ہونے گئا ہے ۔

دنیاک نمام غیراسلامی معامترے "مطالبر حقوق" (DEMAND OF کے تصور پر قائم ہوتے ہیں۔ اختراکی معامترے ہیں قومی جدوجہدی بنیاد " اجتماعی حقوق کے مطالبے " پر قائم ہی ۔ سجس سے انفرادی حقوق کی نفی ہوت ہوں ہوں ہیں۔ اختراکی معامترے میں تصادم کی کیفیت ہوت ہوں ہیں۔ اس طرح اجتماعی اور انفرادی حقوق کے درمیان تصادم کی کیفیت ہیدا ہوجاتی ہی ۔ سجس استراکی فلسفہ صبح طور پر رفع ہمیں کرسکتا۔ سرایہ دارانہ معاشرے کی قومی جدوجہدکی بنیاد" انفرادی حقوق کے مطالبے " پر فائم ہے ۔ جس سے اجتماعی حقوق پر رُدو بڑتی ہے۔ اس طرح اجتماعی اور انفرادی حقوق کے مطالبے " پر فائم ہے ۔ جس سے اجتماعی حقوق پر رُدو بڑتی ہے۔ اس طرح اجتماعی اور انفرادی حقوق کے درمیان تصادم کی کیفیت بیدا ہوجاتے ہیں۔ ورفوں ہیں بقیناً تضادم جنم لیتا ہے۔ حقوق باہم متفائر اور جرا جمرا ہوجاتے ہیں۔ و دون ہیں بقیناً تضادم جنم لیتا ہے۔ حقوق باہم متفائر اور جمرا جمرا ہوجاتے ہیں۔ و دون ہیں بقیناً تضادم جنم لیتا ہے۔ حصوان دونوں فلسفوں کے ذریعے دور نہیں کیا جاسکتا۔ اس کی بنیا دی وجر ہی ہے۔

مردونوں کی اسامسی عمل مطالبہ مفتوق "سے مطالبے کی صرورت اسی وقت بیش آتی ہے۔ حب محسی کاسی از خودا دانہ ہورا ہو ۔ لنذا حب اندریں صورت مطالبہ ہوتا ہے توفریقین کے مفادات کے درمیان تصادم وا تع ہوجا تا ہے ۔ ہوگی ابنے حق کی دائیگی کا مطالبہ کرما ہے۔ ننیج اُ فرض کی ادائیگ نظر انداز ہوجاتی ہے -چنامچر حب فرض ا دا کھے بغیر حق مانگاجانے لگے تومعا نئرے میں زوال اور انحطاط ہی پیدا ہوتا ہے - اس کی بہنری منوقع نہیں ہونی - اس وقت ہم اس صور ال مبر گرفتارہیں - ہم میں سے ہرشخص اپنے حقوق کی بات کرتا ہے لیکن اپنے فرائقل کی ادائیگی کی طرف کوئی بھی متوجہ نہیں ہونا۔ یہی انداز حکرما دی ہے اور ایسے انسا د اً دی الذہن کہلاتے ہیں ۔ اسس اندازِ فکرنے معائٹرے کو ایسی زندگی عطاکوی ہے كەنە نوفرائض ا دا ہورہے ہيں اور نەكسى كومجى طور يرائس كاحق مل راہمے كين كم " فرض" اور" حق" دونول مترادف حقيقتي بين - برشخص كافرض دومركاحق ہو تا ہے۔ جب فرض ا وا نہ ہوتوکسی کا حق اسے کیونکر کھے گا ۔ اس صورتِ حال نے پورے معاشرے کے افراد کے اندر محبوعی طور پر" عدم تحقظ کا احداس " پیدا کردیا ؟۔ جب حقوق ا دا مونے کا سامان نه مهو نو مرشخص خود کومعاشی ا ورعمرانی طور برغیرمحفوظ تصوّر كرف لكماته - اس وفت قوى سطح بربهار سے اخلاتی انحواف كاسبب اور الل علت الس قدرنفساني تمرّونهي جنباكه" معاشي اورعراني زندگي مين غيرمحفوظ مونے كا اصالس" (SENSE OF INSECURITY) ہے۔ جب ک انفادی ور اجتماعی زندگی بیں یہ احساس کلیت رفع منیں ہوجانا کھی بھی نظام حیات سے نفا ذ سے اخلاقی الخواف کا دیجان ختم نہیں ہوسکتا۔ ہمارے معاشرے میں ہرشخص پنے آب كومعاشى اورعمرانى زندگى مين غيرمحفوظ تصوركرة ب يحسى فزد كواين جائزة اونى واخلافى حقوق اورمفا دات ازخود محعنه ظ نظر بنيس آسته اور في الحقيقت كو في انسان

معا نثرتی زندگ بسرکتے ہوئے اپنے جائز حقوق اور قانونی مفاوات سے دستبروار موسكة ج - ابسوال يه بدا موة جه كراكر انساني ذندكى كاتمام فرانحصار ان جائز حقوق كي حصول اور فانوني مفادات كے تحقظ پر ہوا ورمعاشرہ كسى سطح مر بھى كسى شخص كے حقوق اور مفادات كے صحيح تحقظ كا ضامن نه ہو تو مرشخص ا خلاقی انحراف كامر ككب ننيس موكا نوا وركيا موكا-يرا خلاقي انحراف دراصل برشخص كا"روية خد د غرصی " ہے۔ ہرشخص ا بہنے مائز حقوق و مفا دات کے تحقیظ اور اپنی زندگی کی بقا وسالمیت کی ضمانت خود عرضی کے روبتے سے حاصل کرنا ہے۔ حقیقت میں ہے کہ آج ہرشخص کو" خو د عرضا بنرا ورمفا دیرستانہ فکروعمل" بالفعل زندگی کھے ہردائرے بین تحقظ مہیا کر رہے ہیں۔ بہی سبب ہے کہ ہر فرد خود عوضی سے "نگ حصارمیں یا بندرہے پرمجبور ہے ۔اگر کوئی شخص دویم خود مؤصلی ترک کود اور اس ک دندگی ک جائز صروریات کک پوری ہونے کی کوئی صنما نت مزہو تو وہ ابينے اُب کوار ں غبرلفینی صورتِ حال میں کیونکراور کھاں پمسمعلّق رکھ سکتا ہمج چنانجه" روببّ خرد بغ صنی" جو در اصل اخلاقی انحرا**ت کی اساسی صورت ج** اسی وقت ترک ہوسکتا ہے۔ اگر اس کے علاوہ کوئی اور محرک موجود ہوج جائز حقوق ومفا دان کی عمل ضمانت اس سے بھی زیادہ فوی طریق برجہیا **کردسے**۔ بہ محک موجودہ معاشی وعمرانی ڈھانچے میں بنیا دی تبدیل کے بغیرمیتسر نہیں "أسكنا- اسس وفت سمارا معاشى اورعمراني دهانجير" مطالبة حفوق DEMAND) OF RIGHTS) کے نصور برمینی ہے۔ اگر" مطالبہ حفزق " کے بجاستے " اینائے حقوق " اور" ا دائیگی فرائض " اساسس معیشت و معافنرت فرار یاجائیں۔ ہرشخص اینے حقوق طلب کرنے سے بجائے دوسروں کے حفز ق<sup>ا</sup>دا کرنے پر مامور اور مُصربہوا ور اسی فکریں مگن ہو ترکسی شخص کے جائز حقوق و

مفا دات محفوظ موسے بغیر نہیں رہ سکتے۔

ایتات حقون کا تصور اگر مرشخص کی انفرادی و اجتماعی زندگ می اساسب عل موتوية تم افراد كوان كى بقاك حتى وقطعى ضمانت مهياكر وسے كارجب مر شخص کے حقوق ترک نو دع وضی سے کما حقہ، پورے ہورہے ہوں تو کوئی بھی انسان نود مغرضی اورمفا د پرسنی کے ذریعے اپنے حقوق کے تحفظ کی خاطر دوسرو كوان كي مقوق مع محوم مركم في يكا - الس التحصالي عمل كا خاتم صرف اسى فطرى طربني سيدمكن مص ورنه وعظ وتلقين يامحض صدود وتعزيرات كے نظام سے اسے ختم منیں کیا جاسکتا ۔ ذرا غورو فکرسے کام دیا جا کے قربور سے سماج کا اجماعي عمل ايك مربوط زنجير كي طرح ساحف آجا فاسع -جب مرتفحص كي معيشت غيريقيني ہوا وروہ قوتِ بقين اپني خود ع صنى بمصلحت كوشى اور دسبسركا رى سے حاصل كرد م جو نو نفينياً عمراني زندگي مين غياد لا نه معيشت كا دور دوره برگارعبار اورمكارلوك دجل وفريب ك ذريع امبرست اميرز بعقط بي كيديه الكمنطقي عمل ہے بیس کی طرحت علام اقبال سنے یوں انثارہ فرایا ہے : -كرك جانوں سے بازى كے كيا سرمايہ دار انتهائے سادگی سے کھا گیا مزدور ماست

نفسانفنی کا یہ عالم معاشرتی زندگی میں سرایہ و عزبت کی بنار برز بردست طبقانی تقییم کی دیوار تعمیر کو دیا ہے۔ ایک ہیجان انگیز معاشی وعمرانی نا ہمواری جنم مینی ہے۔ اُمرار سرایہ و دولت کی فراوانی کے باعث عیش کوئٹی ان طاکاری اور سفار نوازی کے عادی ہموجات ہیں اور عزبار فقر وافلاس کے باعث ابتدار اپنی صروریا ہے زندگی کی تکیل کے بلے فستی و فجورکی دا ہ اپنا ہے ہیں اور بعدازاں دونوں طبقات کمل طور مربطام وعصیان اور افلاتی انحراث کو بطور وطبری زندگی

ا پنالیتے ہیں۔ آمرار سامانِ تعیش اور امور نشاط انگیزی کوعملاً اپنی بنیا دی ضروریات کے دارے میں شامل کر کے زندگی کا ایک معیار بہیش کرتے ہیں۔ برعمل عزیب طبقہ كوتبابى وبلاكت كى ڈاكر برحلانے كا مزید محرك بنباہے ۔ عزیب طبقہ اپنے اور صاحب تروت محد ابین اس فرق وا متیاز کودیکھ کر ایک ذہنی ا ذیتن محسوس کر تا ہے جو لاشعوري طور برفردك ول و دماغ بر محيط موجاتي ہدے ۔ جنانچه اس كرب وا ذبيت كى محيطى كيفيت سے نجات پانے اور نودكو نام نها دعز تت اور بھرم سے بہرہ ور تح کے بیسے افلانس زدہ افراد اپنے خون سیلینے سے دن بھرکی کمائی ہوئی قلیل داو<sup>ت</sup> بھی ہےجا خرج کردینے ہیں۔انس طرح بورا معانٹرو اخلاقی اقدار اور مذہبی فضاكل كوبإمال كرسنديس مصروف رمهآسه رهمارى سوسائنى كالمجوعى اخلاقى انحراف اسمنطفى عمل كانتجرب -اكرنظام حكومت كى تبديل سے اخلاقي انحرا كوبالجبرد باكرختم كرنامقصود موتوبيكام في الحقيقت صحيح انجام كوننين بهيخ سكے كا۔ معا تنرہے میں جب یک یہ صورتِ حال موج دہسے ، ہزار کوئبٹنوں سے بھی مطلوبہ منزل حاصل نهیں ہوسکتی ۔ یہاں ایب ایسا معاشی وعمرانی انقلاب درکارہے ۔ حبس سے استحصالی ، سامراجی اور فرسودہ نظام کا ڈھانچر تہس نہس ہوجا کے اور اخلاتی انحواف کے اسباب و محرکات کا قلع قمع ہوجائے ۔ اگر مجرم کے اسباب و محرکات کا اندفاع ہوجائے تو وجو دِ حرم از خود ختم ہوجائے گا۔ عیر تقینی معیشت' معانشرتی نامیمواری ۱ احسانس عدم تحفظ اور استحصالی طرزِ فکروعمل ، به وه مهلک امراض ہیں جرہمار سے عرانی دلھھا نیجے ہیں نامٹور کی مانند موجود ہیں اور اخلاتی انج کی اکثر صورتیں اعراض وعلامات ہیں ۔مریض حب طرح جیمانی اعراض وعلامات كواصل مرض تصوّر كرمانهه الرطبيب بهى اسى غلط تشخيص كودرس نصوركرك ملاج نثروع کردہے توم لیض کی تباہی وموت کا سامان نوفراہم ہوسکتا ہے اِس

کی اصلاح ا ورصحت مندی جمکن نهیس دیتی -چنانچه کا مل طبیب اصل مرض پر یوعموماً پوشیده بهوتی ہے، اپنی توجه مرکوز کر کے اس کا علاج کر ماہیے تو اعراض و علامات! زخود ختم ہوجاتی ہیں۔اسی طرح جن افراد کے ہاتھوں میں قومی وملّی قیا دت ہو۔ وہی توم ولمت كمعالج بي- النيس ما ميك كراس ناسور يرتوج كريس جويور معاثرتي جم میں فسا دانگیزی اور تخریب و تعقن کاسبب بن را ہے۔ یہی امر مطلویہ نما تج كے خصول ميں ركا وط ہے - شريعيت ميں سارق (حير) كى منزاقطع مدہے ليكن به حکم وصنعی ہے تکلیفی نہیں ۔ اگر محر کانتِ سرفرکی نشاندسی کرکے ان کا خاتمہ نہ کیا جائے تو بر ننرعی حد مفید نتا مجے کے بجائے نفرت اور بنراری پیدا کر دینی ہے۔ پورے معاشرتی نظام کے مسلے کداسی برقیاس کرنا ضروری اور لابری ہے۔ کیوکم معاشرني سطح برتمام اخلاني رذائل اور جرائم كيكيس منظريس بافاعده طور بركئي مح كات اورموزات كارفرا موتے ہيں ہن كى وجسے مربرانى كوعملا ايك طرح كا تحقظ اوراستحكام للرع جوناب ميهامور انفرادأ اوراجفاعاً انساني شخصيت کے اختلال واضمحلال کا باعث ہونے ہیں اور انہیں سے اخلانی انخراف کو نفویت ملنی

اگران مؤترات اختلال اور محرکات انحرات کی صیحے نشاخی کرکے ان کا حتی افکا میں مقلوبہ نتائج قطعی تدارک ذکیا جائے تو محض تعزیراتی نظام کی اپنی افادیت و برکت مطلوبہ نتائج پیدا نہیں کرسکتی ۔ اگر جذباتی انداز فکر سے انگ ہوکر سوچا جائے تو اس بی اسلام کے تعزیراتی نظام کی فیوض و برکات کی (معا ذاللہ) نفی نہیں بکہ اسلام من جیشالکل کی صیحے ایمیت منز فتح ہوتی ہے ۔ کیونکہ اسلام اپنا ایک مجوا کا نہ جامح اور کا ماضابط کی صیحے ایمیت منز فتح ہوتی ہے ۔ کیونکہ اسلام اپنا ایک مجوا کا نہ جامح اور کا ماضابط حیات رکھتا ہے ۔ اگر کسی استحصالی اور فرسودہ نظام کے ڈھانچے بیں اسلامی ضا بط جیات کے جندا مور نا فذکر کے مطلوبہ منزل کے صول کی توقع کی جائے ضا بط جیات کے جندا مور نا فذکر کے مطلوبہ منزل کے صول کی توقع کی جائے

توبیعبت ہوگی ۔ اس سے اسلام کی تعلیط نہیں بلکہ کم النی کی آئیدہ ہوتی ہے: ۔

یا آیٹ کھا الّسندین آ آمنٹ الدھ کو الدھ کو الدیان دالو اسلام میں اجزدی
فی المتید کی گئی آ (البقرہ ۱۰۰۷) نہیں بلکہ) ممل طور پر داخل ہوجاؤ۔
اس پوری خرابی کا علاج صرف اور صوف اسلام کے انقلابی فلسفے میں مضمرہ وہ یہ کہ معاشرتی زندگی کی اساسی عمل ہی بدل دی جائے ۔ معاشرتی زندگی کی بنیاد وہ یہ کہ معاشرتی زندگی کی اساسی عمل ہی بدل دی جائے ۔ معاشرتی زندگی کی اساسی عمل ہی بدل دی جائے ۔ معاشرتی زندگی کی بنیاد براکھ دی جائے ۔ معاشرتی ورض "کے تصورکے" اینا کے حقوق " یعنی" ا دائیگی فرض "کے تصور کے اینا کے حقوق" یعنی "ا دائیگی فرض "کے تصور کے " اینا کے حقوق" یعنی "ا دائیگی فرض "کے تصور کے ۔

ہرشخص ا پہنے تن کا مطالبہ کرنے کے بجائے صرف اپنے فرض کی اداکی پر ما مور ہوا ورائس تصوّر کے بیچھے فانونی قرت --- (LEGAL SANCTION) موجود ہو- ہر شخص اپنے مقرہ اور معینہ فرض کوا داکرنے پرممصر ہو توہرا کی کا حق از خودا دا ہوماً رہے گا ۔ کیز کمہ اپنے فرض کو پوراکن ا در حقیقت دو سرکے کا حق ا داکرنے کے مترادف ہے۔ والدین کا فرض ہے کہ بچوں کی اچھی تربیت کریں ، اولا د کا فرض ہے کہ والدین کی عزّت و خدمت کریں ۔ خاوند کا فرض ہے کہ بیوی كوشن الوك ك ساعة صروريات مهياكرے - بيوى كا فرض ہے كه فاوندكي طاعت كرے ، چوٹے كا فرض ہے كہ بڑے كى تو فيركرے ، بڑے كا فرض ہے كہ چوتے برشفقت كرسه ، طاقت وركافرض به كدكر ورك مدوكرسه اوراميركافرض ہے کہ غربیب کا معاشی تعطّل دُور کرے ۔ انغرض اگر ہرفر د صرف ا ہنے ا پسنے فرض كوبدراكرم تزكوكى وج نهيس كه مردومسرك كاحق ا وانه مو - كويا اسلام جس معاشرے کی تشکیل جا ہتا ہے۔ اس کے افراد دوسروں کے پاس ا بناحق ملکے نرجائیں۔ بلکہ دوسروں کے پانس حل کران کائن دینے جائیں۔اسی معامترے کا "نام اسلامی معاشرہ" ہے ۔ جس میں کئی کا دستِ سوال کئی کے سامنے نہ ا سطے۔

بکہ دستِعطا اُسٹے۔ گرکوئی سائل نہ ہو۔ ہاتھ دینے کے ہے اُسٹے گر لینے کے لیے دامن نہ ہو۔ اگر حق کی اسلام دائی کا ایسا موٹر نظام عمل میں لایا جائے توہی اسلام کے اختماعی نصب العین کے مصول کی ضما نت ہے۔ افراد کو ہی زندگی عبد فائن کے اختماعی نصب العین کے مصول کی ضما نت ہے۔ افراد کو ہی زندگی عبد فائن کو اشدہ میں واقعۃ ہیں ہمراکر واشدہ میں واقعۃ ہیں ہمراکر خود کو خیدہ مراکر خود کو خود میں دم الم

بهی ایک صورت ہے رہی سے معافرے کے تمام افراد کو محودی سے بھایا جاسکتا ہے ۔ اگر افراد کی زندگیوں میں بدا ساس عمل میشر نزآ کے توکوئی بھی جدد ہمد اسلامی نصب العین کے حصول کی حدد ہمد فرار نہیں پاسکتی ۔ ایسے ہی روحانی الذین افراد بُرشنتی قرم کا ذکر قرآنِ مجید بول کر تاہیے : ۔

مکٹ تھے سے نکی آ اُسکی نے اُسٹی قرم کا ذکر قرآنِ مجید بول کر تاہیے : ۔

مکٹ تھے سے نکی آ اُسکی نے اُسٹی قرم کا ذکر قرآنِ مجید بول کر تاہیے ، ۔

مہٹ تھے سے نکی آ اُسٹی نے اُسٹی قرم کا ذکر قرآنِ مجید بول کر تاہیے ، ۔

مرائی میں میں میں میں اُسٹی کے بیار کر تا ہے اُسٹی مصطفوی ۔ تم بہترین اُسٹی کی در تھے ۔ تم بہترین اُسٹی ۔ تم بہترین اُسٹی کی در تھے ۔ تم بہترین اُسٹی کی در تاسکتا ۔ تاسکتا کی در تاسکتا کی در

ہو، تمیں وگل کے بیے منتخب کیاگیا ہے، تم نیک کا حکم دیتے ہو، بُرائی سے روکتے ہوا ورائٹر پر دکا فی) ایمان

رکھتے ہو۔

كُنتُمُّ حَنَيْلَ الْمُثَنَّةِ الْحُوْرِجَةُ لِلنَّاسِ شَاهُ وُقَانَ بِالْمُعُورُيُ وَتَنْهَدُونَ عَنِ الْمُنتَّكِ وَتَنْهُدُونَ بِاللَّهِ وَتُنَوَّمِهِ وُنَ بِاللَّهِ (آلِ عَمِانَ ؟ ١١٠)

### ٧- موجبات خوف وسنم كاازاله

اس معا شرے کا جڑج پکا رئے یہ ہوکہ انفرادی اور اجتماعی زندگی تمام قسم کے واضل اور خارجی موجباتِ نوف وغم سے محفوظ ہوجائے۔ یہ تو می زندگی کے نصب انعین کا چوتھا تھا صب ۔ اسلام جس انقلابی معا مشرے کی شکیل فومی نصب انعین فرار دیتا ہے۔ اسلام جس انقلابی معا مشرے کی شکیل فومی نصب انعین فرار دیتا ہے۔ اس کی اجتماعی جدو جد اسس سمت میں ہوتی ہے کم پورا معامشرہ اوراس کا ایک ایک فرد ہرفتم کے خوف وعم سے محفوظ ہوجائے۔ مزید یہ کم اندرونی اور

بیرونی سطح پر انسانی زندگی کوخوف وغم سے دوجا رکرنے والے جننے اسب ہوسکتے ہیں سب کوکلینڈ دورکر دیاجا تھے ناکہ ابی صورت حال سے پیدا ہونے کا امکان باتی نہ رسنے ۔

كوئى بهى معاشره اكس وقت يك بذ فلاحى فزار ماسكتاب، اور نه اسلامى جب يك وه ابنے افراد كوب نوف وغم زنرگى كى ضما نت حميّا نەكرے \_ نوف كى وا فغ ہونے والی بریشانی اورنقصان کے اندیشے کو کہتے ہیں۔ جب کم عم اس بریشانی اور نقصان کے اثرات کی یا د سے متعلق ہوتا ہے۔ اس لحاظ سے خوف کا تعلیم تقبل سے ہوا اورغم کا ماضی سے رکیونکہ خوت آنے والے خطرات کی بنار ہر ہو ناہے ور غمیبیتے ہوئے خطات کی بنار ہر -ان دونوں میں ایک انٹیاز پر بھی ہے کہ خوف کا تعلق عام طور برابنی ذات کے نقصان سے ہونا ہے اور عم کا تعلن دوسروں سے للذا اسلامى معامنرك كافيام ابسى اجتماعى جدو بهدر بيمنحصر بصديس اسس فنم محے حالات پیدا کیے حائیں کہ نہ توا فراد کو کسی قسم کے نقصان اور پریشانی و محومى كا اندلبته ياخطره ما في رسها ورنه كوئي اضى مي وانفع بهونه والانقصان السا رہے سب کی الافی نری جاسکی ہوتا کہ افراد سے لیے نہ کوئی خوف کا سبب ہونہ عم کا۔ اسى طرح افراد كوابسى اطمينان تجش اور محفوظ و مامون زندگى ميسرآت كم انهين نرابنی فرات کی نسبت کوئی خطرہ ہونہ دومرول کی نسبت ۔ الغرض مڑیخص ا پہنے لحاظ سے بھی اور ا بینے اہل دعیال اور تنعلقین کے لحاظ سے بھی مطمئن اور بے فکر رہنے ماکہ افراد بخی سطے بر اخلانی کمال اورمعاشرہ اجتماعی سطح برمطلوبرصالحبت کو پانے کی صبیح جدوجهد كرسك \_ اگرخوف وعم كى كيفيات فلب و ذمن برطارى ربي زرزيا دِ اللي كا حق ا دا ہوسکتا ہے ندکسی ا ورجد وجد کا۔ معینة منزل کے مصول کی جدو جمد سمیشہ كمسوتى اوريكجهتى سيتبهى بهوسكنى سبعه جب ول ودماغ بترفسم كمينون وعمس نجات پائے ہوئے ہوں۔ ذہن نفکرات اور پریشانیوں میں الجھا ہوا ہو نو کوئی کام بھی دلجمعی کے ساتھ نہیں ہوسکتا ۔ لہٰذا یہ معاشر سے کا فرصٰ ہے کہ وہ اپنے افراد كوم قسم كى بريشانى اور خوف وعم كے اسباب سے نجات ولائے ماكروہ صحيح شخف اور انهاک کے ساتھ اپنی منزل کی طرف بڑھ سکیس ۔ افراد کو کئی قسم کا خوف لاحق ہو سكتاب مثلاً:-

حان ملف ہونے کا خوت

مالى نقصان كانون

ع بّنت وآبرو کے نقصان کا خوف

ففروا فلانس كانون ـ وغيره

اسلام وحی ربانی کی ہدایت کامقصد مجی بہی قرار دینا ہے کہ انسانوں کو خوف قر

غمسے نجات ولادسے - فرآن حکیم میں مرکورہے : ۔

فَالْمَّا يَأْتِسْ يَنْكُو مِ مِنْ مِنْ مِنْ مِن مِن مِن مَارِك إِس ميري طرف ھُنڈی فَسَنُ شَبِعَ ھُندَای سے ہایت آئے ترج کوئی میری ہزا فَكَ خَقُ فَ عَكَيْبِهِ مَ وَلَاهُمُ كُلُهُمْ كَلِيدِي كرے كا اسے ذكو في نون بركا

يَحْتَزَنْكُونَ (البقره ، ٣٠) اورزكوتي عم-

یسی امراسلام کے قومی نصب العین کی بنیادی دُوح ہے کرمعا ترے کے ہرفرد كراس كى حبان كى حفا ظنت وسلامتى كى ضمانت ملنى جا جيئيے - اس كے مال و دولت كى حفاظت ہونی چاہئیے۔ انس کی عزّت و اَبرو کے صبیح شخفظ کی ضمانت لمنی جاہتیے۔ اسے سیاسی ، معاشی ، ندمہبی اورمعاشرتی زندگی کے جملہ حفوق کے تحقیظ کی ضمانت ملنی جاہئے۔ ایسے ماحول حیات کی ضمانت ملنی جاہیئے۔ حب بیں کوئی کسی سے زبادتی مذکر سکے اور اگر سو سرا تفاق سے ابیا ہو بھی جائے تر ہر خطاوم کی ممل وا درساور

ظالم کے سیمے انجام کے پہنچنے کی صنمانت ملنی جاہئے۔ جومعا نثرہ خوف وغم کے جملا والا اسباب سے محفوظ ہو وہ صبیح معنوں ہیں اسلامی معانثرہ ہے اور سرے افراد پر خوف وغم کی زندگی مستطری وہ نہ صرف ہر کم اسلامی معانثرہ نہیں بلکہ خدا کے عداب ہیں منبلا تصرّر کہا جائے گا کیونکہ خوف وغم سے محفوظ معانثرتی زندگی خداکی نعمت ہے اور اس سے محرومی خضب الہی ۔ ارشا و باری تعالیے ہے۔۔

اوراشہ تعاسے نے ایک البی بسنی کی مثال بیان کی حس ہیں بڑا امن اور جین مخار د ذرائع معیشت کی فرادانی کی بنار بخار د ذرائع معیشت کی فرادانی کی بنار بر) اس کا رزق اسے بڑی وسعت کے ساتھ تمام اطراف و اکناف سے مہیّا ہونا مفاقی طور براس کے باشدوں کو بڑی اسودگی اور آسائش بھی بیس کو بڑی اسودگی اور آسائش بھی بیس

وَضَرَبُ اللهُ مَنْلاً فَكُرُبَةً اللهُ عَنْدَهُ اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَمْ اللهُ عَلَمْ اللهُ ا

سبنی والوں نے اللہ تغالے کی نعمتوں کے ساتھ کھزکیا۔ چنانچے ان کے عمل کے بتیجے میں اللہ تعالے نے انہیں بھوک اورخوف کے بہنا وسے کا مزہ حکیما یا۔

اس آیت کرید نے بیصیفت واضح کردی کہ جس ملک یا طبقہ و مکت پر باری تعالی اپنی نعمتیں اور تواز شیس فرمانا چاہیں اسے اقتصادی آسودگی سے بہرہ ور فرما دیتے ہیں کا کہ دم اس کے ہاشندوں کو انون نون اللی "ربھوک سے مرنے کا خوف ) لاحق نہ ہوا گر معاشی آسودگی جو تو اسس سے معاشرتی زندگی سنحکم ہوتی ہے اور اس کے بینچے میں انسانی زندگی ہے شعار ماح لیاتی خطرات کے خوف سے محفوظ ہوجاتی ہے ۔اگروہ الثر و النائی زندگی ہے شعار ماح لیاتی خطرات کے خوف سے محفوظ ہوجاتی ہے ۔اگروہ الثر و التحام خلادندی کی نافر مانی کوسنے ملکے نو ہاری تعالیٰ کی گرفت اس صورت ہیں ہوتی ہے کہ اس قوم کو بھوگ رمعاشی تھی ) اور خوف و خطری زندگی سے دوجا رکرد یا جا تہے۔

اس کاصا ن مطلب یہ ہواکہ معاشر تی زندگی میں اجتماعی افلانس اور خوف وغم کے حالات عذابِ النی ہے۔ اگر معاشرے کی صورتِ حال یہ ہوتو حکام اورعوام کو سمجھ لینا چاہیئے کہ ہماری فومی زندگی اصل نصب العین کی راہ سے بھٹک چکی ہے کیؤ کمہ لوگوں کو " محبوک اورخون "کی کیفیت میں دکھ کرا حکامِ النہیر کی اطاعت کے لیے صحیح طور پر تیار نہیں کیا جاسکتا۔ خواکا " انعام" اور" عذاب " دومتضا دامر ہیں۔ دونوں بیک وقت جمع نہیں ہوسکتے۔ اس وقت ہماری حیاتِ قومی" افلاس اور فوف " دونوں بیک وقت جمع نہیں ہوسکتے۔ اس وقت ہماری حیاتِ قومی" افلاس اور عنون کی دونوں کیفیات میں ممبتلا ہے لیوری اس انواف کا مینجہ ہے۔ ہوئے وعدے سے کیا ہے۔

اس بیےاصل نصب انعین کی طرف بعنی صبیحے سمت بیں بڑھنے کی علامت ہی بیہ سبے کہ ہم اجنماعی افلانس اور نوف سسے نجات حاصل کر بی اور اپنے معائز کے افراد کو محفوظ اور مطمئن زندگی کے مواقع ممیّا کریں ورنہ ہماری تمام جدوجہ یہ ہمیں اصل منزل سے دُور ہی رکھے گی ۔

قرآن علیم نے بعض المورکو حرام قرار دیتے ہوئے ان کے ازکاب سے لوگ کو اس طرح منع کیا ہے کہ اس مما نعت سے معاشرے کی اجتماعی زندگی کو خوف و علم کے جملہ اسباب وعوائل سے نجات عطا کرنے کی صورت بیان کردی ہے لن کا ذکر بچ نکہ متصلا چند آیات بیں وارد ہوا ہے۔ اس لیے اس زنتیب سے بہی اندازہ ہونا ہے کہ اسلام کس قسم کی معاشر تی زندگی کا ڈھانچ بہش کر دما ہے۔ کیؤنکہ جب کے کہ اسلام کس قسم کی معاشر تی زندگی کا ڈھانچ بہش کر دما ہے۔ کیؤنکہ جب کی کہ اسلام کس قسم کی معاشر تی زندگی کا ڈھانچ بہش کر دما ہے۔ کیؤنکہ جب کسی کوایک ہے زمین کہ اجانا ہے تو اس ممانعت کا بنیا دی مقصداورالزی منبع بہی جونا ہے کہ جونقصان اس عمل کے از کاب سے نود صاحب عمل اور دیگر افراد کو بہنچ سکنا تھا۔ "منع "کے ذریعے دونوں کو اس سے محفوظ کر دیا گیا۔ کسی فعل کی مانعت کی مانعت ہونی بلکہ اصل مقصد

اس نقصان اور شرسے محفوظ رکھن ہونا ہے جواس فعل کے از کاب کا لفینی نتیج مقا۔ دوررے نفظوں میں بول سمجھ لیجئے کہ جوحالت اور کیفیت کئی فعل ممنوع کے از کاب سے لازم آئی ہے۔ فدرت اس حالت سے بچاکراس کے برعکس دورری حالت اور کیفینے حالت اور کیفینے کہ جوالت کے برقرار رکھنے حالت اور کیفینے کو بیدا کرنا جا بہتی ہے اور دورری پیند بدہ حالت کے برقرار رکھنے کے لیے صروری ہونا ہے کہ کوئی ایسا فعل صا در مذہونے بائے جس سے مطلوب صور بھال میں تبدیلی بیدا ہونے کا امکان ہو۔

اس کیے فرانِ مجید معض امور کوصارحت کے ساتھ" مواقع " بیں شمار کر تاہے۔

اکہ بیر حقیقت واضح ہوجائے کہ اسلام اس طرز کی بنیں بلکہ اس کے برعکس دوسری طرز کی نئیں بلکہ اس کے برعکس دوسری طرز کی زندگی کو لبندیدہ فرار دیتا ہے۔ اس تصوّر کو سمجھنے کے بعد اب آیاتِ قرآنی ملاحظ فرمائیے : ۔

اورابنی اولاد کوغربن وافلانس کے خوف سے نہ مار ڈالو۔ ہم ہی انہیں تھی اور ڈالو۔ ہم ہی انہیں تھی اور نہیں کے دیے تیک اور نہا کے دیے تیک ان کا مار ڈالنا بڑی خطا ہے اور زناکے فریب مت جاؤ ، بیشک بیر ہے جیائی اور ثری واہ ہے اور کسی جان کو بھے اور تری وام کیا ہے۔ بغیری کے اسلام کیا ہے۔ بغیری کے نہ مادو۔ نہ مادو۔

ا۔ ہیلی آیت بیں عزبت وافلانس کے ڈرسے اولا دکو قبل کرنے کی جمامت وارد ہوئی ہے اور بہ کہا گیا ہے کہ ہرا کیک کورزی عطاکرنا اللہ تعالیے کے ذہبے

ہے۔اب یکنو کرتصور کیا جاسکتا ہے کم ابک طرف باری نعا لے مجوک اور افلاس ۔ وليست اولا دكومار سف سعمنع فرمائيس اور دوسري طرحت لوكون كو بجوك اور افلاس كي خوف بي مبنلا بھي ركھيں - خَنْ سَنَرْنَ فَكُلُ عَرْ كَا يَاكْمُ وَايًّا كُنْ وَرَجِمَ ان كو بھي اور تنهيس تعي رزق دير كے اكے الفاظ صاحت كے ساتھ اس مشبت ابردى كا علان كررسي بي كدرزق بعنى وسألل معيشت حهيا كركيم تمهيس معبوك اور افلاس كينون سے سنجات دیدیں مے گربا منشارا بزدی ہی ہے کرکوئی شخص اورمعائثرہ جوک اورا فلال کے وف میں گرفتارنہ ہولیجن لوگ خود الخراف ا ور الحصال بیننی نظام سے راستوں برجل کر۔ منتاك ايزدى كم خلاف اپنے اور ير مجيفيات بطور عنداب مسلط كر ليتے ہيں۔ چانچ قرآن ک دوشنی میں سب سے پیلے اسلام جس نوف سے انسانیت کو بے نیاز کرنا چا ہتا ہے وہ" خوت افلائس" ہے ناکہ بینوٹ دیگر اخلاقی روائل ور جرائم کومعرض وجو دہیں لانے کا باعث نہ ہوسکے۔

۲ - دوسری آیت میں زنا معنی برکاری کی حرکمت وار دہوئی بیصا ورائس عمل کھ صربح بديسياتي اوربرالاسته فرارد بإكبياب ساس مما تعت كي ذريع لوكون كي عصمت و عقت کے تحقظ کی ضمانت فراہم کی گئی ہے ماکہ افرادِ معاثمرہ کوع بن وآبرہ کے نقضان كاكوكى خوض اورا ندليثيرنه دسيصر

سا- نیسری آیت می کسی کوناحق قبل کرنے کی مما نعت وارد ہوئی ہے۔اس مما نعت کے وربیے ا فرا وِ معا تشرہ کرجان نلف ہوئے کے نوف سطنجات دلانے کا ا بنام كيا كيا سي ناكه لوگ إس ذمهني خدسته سيد بھي نجات يا جائيں -م - بورهی آبن بس ارشا د فرمایا گیا :-وَلَا تَنْقُسُ بُوا مَالَ الْبَيْرِيمِ ورتيم كمال كة قريب نهاؤ الواق

سی اچھی نبیت اور صورت کے' بہال یک کدوه اینی حزائی کوبہنچ حائے۔ اور وعدہ (ہمیشہ) بوراکرو، بیشک وعدے

ِالْآَ بِالْبَنِيْ هِيَ اَحْسَنُ حَتَى يَسُلُعُ ٱشُكَّهُ وَٱوْفُوْا بِالْعُهَدِ إِنَّ الْعَهُدَ كَانَ مُسَعُو كُلًا - (بني رائيل سه) كنبت سوال كيا عاقے كا ـ

یمان تخصیص کے ساتھ بنیم کے مال کا ذکرہے - بداس لیے کیا گیا ہے کہ بنیم کی جوبے سہارا ہوتا ہے ابنی کم عمری اور بے سہارگ کی وجہسے ابنے مال اور دیکر مفادا كى حفاظت كے فائل نہيں ہونا -ائس سے اس كامال للف كرنا نسبتاً أسان ہو باہے ـ راست بن وئى مؤتر ركاوك نهيس موتى - جنائج تنيم كے مال و ذكر توعلامت كے طور بركيا كيا ہے ورند مقصوديد واضح كرنا ہے كد كھى كے مال كوبھى ما جائز طور برلفصا بہنجانا حرام ہے۔ کسی کا مال ملف کرنے کی مما نعت دراصل مرکزں کر مالی نقصان کے خودنه ست نجان دلانے کا ذریعہ ہے۔ ناکہ وہ اپنی زندگی میں اس ا ندلینے سے بھی محفوظ ہوجائیں ۔مزیر برآں ابفائے عہد سکے حکم سے افراد کر آبس کے معاملات ہیں وعرْ خلافی كے خوف سنت سيات ولائے كى صورت بہم بہنجائى گئى ہے .

ا ورحب تم ناب كرو تربررا نا بو اور نولونوسبدهي زازوس تولوى ببعمل بهنراورانجام کے لحاظ سے اجھا ہے۔

۵ - يانخوب آيت من ارشاد فرما ياكيا :-وَآوَفُوا لَكَ كُلُ إِذَا كِلَتُهُمْ وَذِنُوا مِا لَفِسُطَاسِ الْمُسْتَقِيمِ لَا ذَالِكَ خَينُ كَا حُسَنُ تَا وِيُلَّا

(بنی امارکل ۳۵)

اس ایت میں ناب نول کی بر دیائنی کی مما نعت دار دہر تی ہے۔ اس سے او برے کہ آبس کے نین دین میں ایک روسرے کا حق بوری دیا ننداری اور عدام انفات کے ساتھ اداکرو۔ کوبا بیاں افرادِ معائنرہ کومعاملات کی خیاش سے دوک کرظلم و استحصال ادر حق ملفی و بردیانتی کے خوف سے محفوظ کیا جار الم ہے کہ ایسا نظام معائرت و معاملات بیا کیا جائے ہے ۔ ایسا نظام معائرت و معاملات بیا کیا جائے ہے ۔ جس بین کھی کی حق ملفی ممکن نہ ہو ، کوئی برد بانتی وافع نہ ہو ادر کھی سے کسی قسم کا ظلم اور زبادتی روانہ رکھی جاسکے ۔ اس طرح لوگ اپنی با ہمی نما کی مرکبی ہر مسم کی زبادتی سے خوف سے بے نیاز ہوجائیں ۔

٧ - حصيلي آبت بين ارشا دفرما ياكيا : -

اورجس جیز کانمبیں وانق علم نر ہو۔اس کے بیجھیے نرجلو ، بیشک کان ، آنکھاور دل ہراکیہ سے جواب طلبی ہوگی۔ وَلَا تَفْفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمُ الآلَاسَةَ وَالْبَصَرَ عِلْمُ الْفُقَادَ حُلُ الْوُلَامِكَ وَالْفُقَادَ حُلُ الْوُلَامِكَ كَانَ عَنْهُ مَسْتُولًا

(بنی ارائیل'۳۹)

اس آیت کے ذریعے توہم اور الزام وا تہام اور افرا ہوں کہ بیروی کی مماعت وارد ہوں ہے۔ گریا اسس امر کا بھی انتزام کردیا گیا ہے کہ کوئی کئی کے خلاف بے بنیاد اور چھڑا پروپیگنڈا نہ کرسکے ، کسی کی عزیت کے خلاف ، الزام تراشی نہ کرسکے اور کسی کی شہرت کو نقص ان بہنچا ہے کے بیرے افرا ہوں کا سلسلہ جا دی نہ دکھ سکے ۔ اس طح افرادِ معافر کر کو مر لحاظ سے الزام وا نہام اور ناجا کز بیری فی سے خود کو میں کے افرادِ معافر کر کی الد ہو تھے میں بانور نے وخطر ہا عزیت اور کیر سکر نہ کی بسر کر سکے ۔

ك\_سانري أبت مين ارشاد فرما بالكيا\_

وَلَا مَنَهُ شِنِ فِي الْوَرُضِ مَرَحًا طَ اورزين براكِ كُررَ عِل الجَمْنَا اللهِ وَلَا مَنْ اللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهِ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللهُ و

میے گا ، یہ سب فری بانیں تیرے رب کے نزدیک ناپندیدہ ہیں۔ كُلُّ ذَالِكَ كَانَ سَيِّتُكُ عِنْدَ كَيِّلْكَ مَكُنُ قَهًا

(بنی ارائیل ۲۸ ، ۳۸)

اس، یت بین عرود به کبتر اور نخوت فرعونیت کی مما نعت وارد بهوئی میے کہ انسان توجینا بھی طاقت ورا ور مبند و بالا بهوجائے نر توزمین کو بھار سکتا ہے اور نہ پہاڑوں سے بلند بہوسکتا ہے۔ گویا یہ نیری طاقت و وسعت کی حد بندی ہے۔ بھر توکیوں اسی زمین پر اترا تا ہے ؟ عزور ق کمبتر اور نخوت و فرعونیت کے باعث کم زور اور نا تواں انسانوں سے ظلم اور زیا دتی ایک بیننی امر ہے۔ اس بلے اس سے منع کرکے کمزور اور نا تواں انسانوں کو بھی طاقتور کے فتنہ و نثر اور ظلم و جرکے خوف سے نجات عطاکر دی گئی ہے۔

۸- آخریں فرمایا کیا ہے کہ" بہ تمام بڑی باتیں انٹر تعالی کے نزدیک البندیہ ہیں ۔ بعنی ان سب سے پرمیز لازم ہے اور بہی ہمارا اجتجاعی نصب العین ہے کہ معاشرتی سط پر جدو جد کا رفح پر ہمو کہ وہ تمام اسباب وعوامل جن کے وجو دسے انسانی زندگی فوف وغم کی پرلٹان کئ کیفیات سے ہمکنا رہونی ہے۔ نوم کردیئے جائیں ناکہ پردامعا شروا ور اس کا ایک ایک فرد اسلامی معیارِ عمل کے مطابق فیرسکون اور باعزت زندگی بسرکر سکے اور اپنی تخییقی وانقلابی جدد جد کو کال رکھ سکے۔

### ۵- غلبر حق کی خاطر باطل قوتوں کے خلاف غیر مصالحانہ انقلابی جنگ

وہ معاتثرہ بین الا قوامی سطے بیغلبۂ حق کی ضاطر داخلی اور ضارجی محافہ وں بیٹمام باطل 'طاغوتی ' استحصالی اور منافقاً نہ قرنوں کے خلاف عیر مصالحانہ انقلابی جنگ

اس آیت کریم میں اللہ تعالے نے الم ایمان بریاطل فوتوں کے خلاف انقلابی جنگ فیصلاف انقلابی جنگ فیصلاف انقلابی جنگ فیصلاف انقلابی جنگ فیصلہ کن مرحلہ کسے جاری رکھنے کا حکم دیا ہے۔ اس کی وضاحت ایک اور مقام بے یوں کی حقی ہے۔

جو لوگ ایمان لائے وہ اللہ کے رسنے میں جو لوگ ایمان لائے وہ میں جو کا فرجوت وہ طاعوت کی راہ میں جنگ کرتے ہیں۔ طاعوت کی راہ میں جنگ کرتے ہیں۔

٧- اَتَ ذِيْنَ يُعَاتِلُونَ فِحُ سَبِيْلِ اللهِ وَاتَ ذِيْنَ كَعَسَرُولَ يُعَارِّلُونَ فِي سَبِيْلِ الطَّاعَوْتِ يُعَارِّلُونَ فِي سَبِيْلِ الطَّاعَوْتِ (انسَار ۲۷)

قراً نِ عكيم باطل مقاصد كے ليدى عاب والى ہر جنگ كوطا غونى جنگ قرار دينا ہے۔ايسى ہركا دسش كے خلاف انقلابی جنگ لودج سے اوا تمن مسلم كا فرض اولين ہے۔بارى تعاسلے كا يرفيصلہ قرآنِ مجيد ميں اسس طرح نمکورہے:۔ اللہ بير يُدا الله الله اَن يُحيقَ الْحَقَّ اللهُ عَالَى اللهِ الله وعوں کوسچاکردکھا کے اورکافروں (کی فرت) کوچڑسے کاٹ وسے ، کاری ن ، عنی اور باطل ، باطل کابت ہوجاتے، نواہ مجرم لوگ اس ارادہ اللی کو نابیند کرتے ہیں۔ بِكَلِهُ تِهِ وَيَقَطَعَ دَابِرَالْكَافِرِيْنَ لِيُرِحِقَّ الْحَقَّ ىَ يُبِطِسِلَ الْبُرَاطِلَ وَلَقُ كَوِهَ الْمُجُومُونَ الْبَرَاطِلَ وَلَقُ كَوِهَ الْمُجُومُونَ الْبَرَاطِلَ وَلَقُ كَوِهَ الْمُجُومُونَ الْانفال:١٠٨)

اسی طرح ایک اور مقام برارشادِ باری نعالے ہے: ۔
 فَقَاتِلُو اَ وَلِیکا عَ الشّیخطان پس شیطان کے ساتھیوں سے جا کھیے۔
 النسار ، ۲۷)

کے ۔ غلبۃ حق کی خاطر باطل طاغوتی فونوں کے خلاف اسی اِنقلابی جنگ کا حکم ایک اور مقام پر بوں دیا گیاہے ؛۔

بس چا ہئے کہ راہ حق میں ان توگوں کے خلاف جنگ کی حاستے جو دُنبوی زندگی کواُ خردی زندگی کے عوض خرید لیتے ہیں

٧- ايك اورمقام برارشاد فرماياكيا ہے: -

اوران سے جنگ کرو، اللہ انہ بین تہار اوران سے مترا دہے گا اور انہ بین ذہیل و مُسواکرے گا اور تہ بین ان برغلبہ ہے گا اور (اس طرح) مخلص مومنین کی جات کودنی تسکین عطا کر ہے گا۔ وَقَاتِكُنَّ هُ وَيُعَدِّ بِهُمُ اللهُ بِائِدِيكُ وَيُحَنِّ بِهُمُ اللهُ بِائِدِيكُ وَيَحْدِهُ وَيُخْذِهِمُ وَ يَنْصُرُكُمُ عَلَيْهِ وَوَيَشَفِ يَنْصُرُكُمُ عَلَيْهِ وَوَيَشَفِ صُدُودَ فَقَمْ مَّمُ عَمِينِينَ (التوبة ، 10)

فَلْيُحْفَا لِلَّ فِئ سَرِيْلِ اللَّهِ الَّذِيْنَ

يَشُرُونَ الْحَيَاوةَ الْسَدُّ مَنْيَ ا

بِالْهُ حِرَةِ (الشار، ١٧)

ان تمام آیات بین تمام باطل طاغوتی توتن کے خلاف فیصلہ کن مرحلہ کک انقلابی جنگ جاری دکھنے کا میں تمام میں تمام م جنگ جاری دکھنے کا حکم دیا گیا ہے۔ اور سانھ ہی غلبہ حق کا میز دہ جانفزا سنایا گیا ہے۔ کے ۔ اسی طرح فرآن میں خلالم ، جابر ، مستنبدا ور استخصالی فر توں سے نبردازما ہونے کا حکم بڑی شدو مدکے ساتھ دیا گیا ہے۔ جب صحابہ کام بیں سے بیشتر حضور طلیسالم کے بعد مدینہ ہجرت کرگئے اور کچھ مسلمان کم بیں ہی رہ گئے ہو ہروفت وہاں کی استحصالی اور ظالم طاقتوں کے دست نظلم کا شکار ہونے تھے توان کی خاطرا ہلِ مرینہ کو جمبنجھوڑ کرسکہ دیا گیا :۔

بی تہبیں کیا ہوگیا ہے کہ تم خدا کے رہے ہے کہ میں جنگ نہیں کرتے حالا کہ کمزوراور اور ناتواں مرد عورتیں اور بچے دہار کیا رہار کی کہنے ہیں کہ اے ہمارے پروردگا ہمیں اس بنی سے کال کر لے جا جمال کے اس بنی سے کال کر لے جا جمال کے کمین (یعنی مسروارا ورحکم ان) ظالم اور کمین ریعنی مسروارا ورحکم ان) ظالم اور

نَهَا كُنُ لَا تُقَاتِلُونَ فِحَثُ سَبِيْلِ اللهِ قَالَمُسُتَضَعَفِيْنَ مِنَ الرِّجُالِ قَالْمُسُتَضَعَفِيْنَ مِنَ الرِّجَالِ قَالْمِسْتَاءِ وَالْوِلْمُهُ لِي الرِّجَالِ قَالْمِسْتَاءِ وَالْوِلْمُهُ لِي الرَّبِينَ الرَّجُنَا مِنُ المُنْ الْمُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ الْمُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ المُنْ الْمُنْ ال

(النسار، ٤٥) جابرېر

وہ معاشرہ قرآن کی نظریس اسلامی نہیں جس کے افراد دوسرے مسلمانون امطام انسانوں کی مہدردی اور بہی نواہی کے جنہ ہے سے خالی ہوں اور وہ اپنے حیط آختیا کی حذب طالم کو انجام بک بہنچا نے اور مظلوم کوظلم داستبدا دسے نجات دلانے کے بیان اسی نصور کی تھی ہوجانی ہے جولیف مسلم مفکر بن نے بہاں اسی نصور کی تھی ہوجانی ہے جولیف مسلم مفکر بن خیر مطم و تعارا اور مند تی تین کے اس الزام کے جواب بین کہ اسلام نلوار کے زور سے بھیلا ہے " معدرت نوا باز انداز بین ہیں کہ اسلام کی الوار اس کے کردار سے تھیں کے وار اس کے کردار سے تھیں گئور انہیں رہی ۔ جہاں بھی افسا نیت برظلم ہوا ، اسلام کی نلوار اس کے کردار سے تھیں مجدا نہیں رہی ۔ جہاں بھی افسا نیت برظلم ہوا ، اسلام نے اس کے حاکم اور انہیسال کے لیے حسب صرورت نلوار کے انتخال سے تھیمی گریز نہیں کیا ۔ دیکین فقنہ و ترکو سر کر بینے کے بعد جب اسلام کی تعلیات کی اشا عت کیا دقت آیا تو اسلام نے بنی توال

تحسی کے سربہنیں رکھی۔اس طرح اسلام کے کردارا ور تلوار" کا پولی دامن کا ساتھ رہا جے - الوار کے اس تصور کور د کرنا گوبا اسلام کومحض وفاعی ندہب " قرار دینے کے مترادف بصاور برهنيقت سي كمعن دفاع كمسى قدم كامقصد حيات نهيس بهوسكنا نظرياتى قومي ابين دفاع كے يلے نہيں بلكه ابنے فكر كے عالمكر فروغ كے ليے جياكرتى ہیں۔ یہی اسلامی معاشرے کی تصوصیت اور اسلام کا فومی نصب العین ہے۔ اسلام نه صرف صریح باطل اور باغی فوتوں کے خلاف بلکہ معاشرے کے ندر موجود منافقانه فوتول كحفلاف بعى علم جها و بلندكرف كاحكم وبناب يدكيونكه اسلام كسي سطح بر بنى كى باطل طاقت سے مجبوت كوارا نهبى كرتا - اس سلسلے بى ارشا دِ بارى نعالى ہے: -تَنَايَّهُا النَّبِيُّ جَاهِدِ الْكُفَّادَ لِي الْكُفَّادَ الْكُفَّادَ الْمُكُفَّادَ الْمُكُفَّادَ الْمُحُفَّادَ وَالْمُنَا فِسَقِينَ وَاعْلُظُ طِبْقُوں) سے بھاد کھیجے اوران پختی عَلَيْتِهِ عَمِ (النوبة ٢٣٥)

یهان نام منافق گرومهوں سے جها دا در انقلابی جنگ کاحکم صادر کمیا گیاہے۔ عبیا كم يبط بيان كيا جا جيكا ب كمان تمام باطل طبقات كيفلاف جنك كامفصد محفي فلبة حق ب زترسيع ليبندي بها ورزكوني ديگردنيوي مفاد- اسس ليهاس انقلا ي كوفيصلكن مرصك كك" غيرمصالحانه انداز" سيحارى ركھنے كاحكم دياكيا ہے۔ 9- اس سلط میں ارتبار ربان ہے: -

يس سيت سمت زېونا اورنه (ماطل فكالتهنكفا وتشذعفا إلى الشكيرى كشيم الزكفكؤنث وَاللَّهُ مَعَكُمُ وَلَنْ بِسَّاتِرَكُمُ ۗ أغمَالُكُمْ

(40 6 25)

طاعزتی، استحصالی اورمُنا فقانه فوتوں سے سمجونه كرنا كاميابي اورغلبه تمهيل تصيب بهوگا-الله تنهار بسائف سهاور وه تمهارى كوشيشون كوبي تتيج نهمين طافي وكا قرآن کیم نے نہا بت صراحت کے ساتھ اسلامی نصب العین کے حصول کی جدوجہدی کامیابی وکامرانی کی شرط بیان کردی ہے اوروہ یہ کرکسی بھی سطح برکسی بالل نوت کے ساتھ ایسامی جوز نہ کیا جا ہے جو غلبہ حق کی راہ میں رکا وٹ ہو۔اگرا ہل بی تمام طاغوتی طاغوتی طاغوتی طاغوتی طاغوتی طاغوتی طاغوتی کے خلاف غیر مصالحا نہ طریقے سے اپنی انقلابی جنگ جاری رکھیں تو کوئی وجرنہیں کر انہیں باطل کے مقابلے میں فتح وکامیابی حاصل نہ ہو۔اکس لیے کہ جوابل ایمان باطل کی جاہ وحثمت سے مرعوب نہیں ہوتے بلکہ حرف اور صرف اپنے رب پر زوکل کرتے ہیں۔ رب تعالی ابنی کو اپنے خصوصی ساتھ سے نواز تاہے اور اسی دنیا کے معرکہ سی و باطل میں کامیابی ان کے قدم مؤرمتی سے۔

• إ-اسى امرك ما يدفران مجيدين يون بھى كى كتى ہے:-

تم نیست سمت نه بهونا اورنهگیجرانا ٬ کامیبابی نم هی کونصیب مهوگ - بشرطیک نم داسس پر)کامل ایمان دکھو-

لَا تَهِنُولَا وَلَا عَنْزَنُولَا وَ لَا عَنْزَنُولُا وَ لَا اللهِ عَنْزَنُولُا وَ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ

(آلِ عمران ۲۹)

چانچراسلام کا ممباکردہ فومی نصب العین بہدے کہ غلبۂ دین حق کے لیے عالمگیر انقلاب کی خاطر ایسا مثالی معاشرہ وجود ہیں لاباجا کے جو ندکورہ بالا پانچے نقاضوں کو پوراکرنا ہوران پانچے تعاصوں کی تکمیل پرشتمل انقلابی جدو جہد ہی اسلام کے قومی نصب العین کے تصول کی عبر وجہ درجہ د



# قومی نصر العابی کے حصول کالانے ملک الانے ملک

#### عصرِحاضركاالمبين

یرامرذ بن نشین رہا چاہئے کہ اسلام کا حمیا کردہ تفیقی نصب العین نہ کسی انفرادی مفصد سے عبارت ہے اور نہ قومی مقصد سے بلکہ وہ سراسر بین الافوائ مقصد سے عبارت ہے۔ جو "عالمی سطح پر علبہ اسلام " پر منحصرہ ہے۔ انفرادی اور قومی زندگی کے نصب العین کے ساتھ بر تعلق ہے کہ انفرادی نصب العین کے ساتھ بر تعلق ہے کہ انفرادی نصب العین کے صول کا ذریع ہے اور قومی نصب العین عالمی نصب العین کے صول کا ذریع ہے اور قومی نصب العین عالمی نصب العین کے صول کا ذریع ہے اور قومی نصب العین عالمی نصب العین کے صول کا ۔

گربا تلت اسلامیہ کی مرسطے کی جدوجہد کا اصل مفصد "بین الاقوامی سطے پر
علبۃ اسلام کا انقلاب ہے اور قومی وانفرادی زندگی کے مقاصد سب بائن تبیباصل
مقصد کے حصول کے ذرائع ہیں۔ بیر حقیقت ہے کہ ذریعے کی افادیت صرف اسی صورت
میں باتی رہتی ہے ۔ جب وہ صولِ مقصد کے واسطے کے طور پر سامنے رہے ۔ اگر الله
مقصد نظر سے او جھل ہوجائے با قرایعہ بذات خود مقصد بن جائے تو ذریعہ کی منفعت او
افادیت کا باعث نہیں رہا ۔ قریعے اور مقصد ، دونوں کی ایمبیت کے ساتھ ساتھ
افادیت کا باعث نہیں رہا ۔ قریعے اور مقصد ، دونوں کی ایمبیت کے ساتھ ساتھ
ان کا انتیاز بھی بیش نظر رہا جا ہیئے ۔ اگر قریعے اور مقصد کے تعین میں ہی لتباس
یا اختلاط پیدا ہوجائے تو مخلصانہ جدو بھد کے با وجود مطلوبہ نمائج پیدا نہیں ہو
سکتے ۔ عصرِ صافر بیں عالم اسلام کے تعین مقکرین ، قائدین اور صلحین کا المبیری
ہے کہ ان کے بیش نظر قریعے اور مقصد کا انتیاز باتی نہیں رہا۔ وہ اپنی جدو بھدیں

اصل نصب العین اور اسس کے حصول کے ذرائع کومبچیح طور پرننعین نہیں کرسکے ۔ تبحض ترگ افراد کی نجی اصلاح کوہی اصل نعہ ب العین فرار دینے پرمُصر ہیں اور ان کی تمام تعلبهي وتبليغي مساعي اسي نكتة يرمركوز بب رجب كدمعض افرا دفوى سطح برمحض تبديلي أقتدار کے انقلاب کر اصل نصب العبین مجھتے ہیں اور ان کی تمام سیاسی مساعی اسی مقصد کے حصول برصرف ہورہی میں - حالا کمہ اصل صورتِ حال یہ ہے کہ افراد کی زندگی میں نجی اور فومی سطح کی تبدیلی اینی اینی جگه نهایت ایم سهی کیکن بدان خود منفصد نهیس ہے بلكهاصل مفصدا ورخيفي نصب العين نووه عالمكيرانفلاب ہے بحربین الا قوامی مسطح بر اسلام كحربياسي غلبيه كاضامن مهوا ورانفرادي وفوحي سطح كي جدوجه دمحص اس مقصيد کے حصول کا ذربع نصور کرتے ہوئے ، حصولِ مقصہ کی نشرائط اور نفاضوں کو بورا کرنے ی غرض سے کی جائے نروہ بھی اپنی اپنی عبی حجیجے نتائج پیداکرہے گی۔ یسکن پہلی دونوں سطحوں کی جدوجہد کا رُخ اگر اصل مقصد کی طرف نہ ہواور ان کے جواز وتفصیلات کو بھی اصل مقصد کے حوالے سے تعین نرکیا جارہ ہو نو تلی اور معروضی نیا تیج کے اعتبار سے وہ ناکام ہی رہے گی - بہ ناکامی اسلام کی نہیں بلکدان صلیبن اور مفکرین کے زائیدہ نکر کی ہو گئے جنوں نے ذریعے اور مفصد کے باسمی انتیاز اور تعلق کوفرا موسس کردیا ہے۔

### لائحِ عمل كے سکے برفیادن وفت كى بے بقینی

اسلام کی عطاکردہ ہوا بہت جامع ادر ہم گیر ہوا بہت ہے۔ بدا یک طرف مسلمانوں کو اگران کی فرمی زندگی کے نصب انعین سے آسٹنا کرتی ہے تو دوسری طرف اسس نصب انعین کے حصول کے داعنے اور قطعی لا تحریم کی نشا ندہی بھی اسی کی فرم داری ہے درزاس ہوا بہت کو کا مل ہوا بہت قرار نہیں دیا جا سکتا ۔ آخر بہ بات عقلِ انسانی کے بلیے ورزاس ہوا بہت کو کا مل ہوا بہت قرار نہیں دیا جا سکتا ۔ آخر بہ بات عقلِ انسانی کے بلیے کیسے قابل فبول ہو سکتی ہے کہ اسلام نے مسلمانوں کوان کے مقصدا ورفصرب العین کی

نٹ ندہی توکردی ہولیکن اسس لائح عمل کومنعین نرکیا ہو ہے قریعے منفصد کو بإياجا سكے -اگرفرآن وشنّت برشتنل دابن كى حالت يہى ہونوا سے كسى صورت بيں جي جامع مدابت نصور نهبس كباحا سكنار برابك ألى خنيفت كراسام عائي انسا به ابك ألى سے آخری اور ختمی ندہ ہے ۔ فرآن سب سے آغری کتاب ہے ار رحفزسند محد مصطف صلی الشرعلیہ وسلم سب سے آغری نبی ادررسول میں مصنور کی بننت کے بعد انسانیت کوسی میغیراند بعثت اورسی اسمانی وجی سے بدالاً با ذیک بے نیاز کرد با كباب - اب انسانين كوابني جدو جهد مهيشه فرأني وحي اورسننتِ مصطفوعي سيحال شده ہوا بیت کی روشنی میں می کرنا ہوگی۔ اگر قلت اسلامیہ کے سامنے فراکن وسنّت کے ذريع" غلبة دين حن "كا واصنح مغصدركه دباكياجوا ورانبين اس مقصد كيحصول کی جدوجہد کا حکم بھی دسے دیا گیا ہو۔ تیکن مصولِ مفصد کے لیے واضح لا تح عمل ورننج خیز پروگرام حمیانه کیا گیا ہو۔ اسس معاطے بیں مسلمان اپنی صوابدیدسے کام نے کر مسطح پر باطل قرتوں کے خلاف معرکہ آرائی بھی کریں اور انہیں ہرمحا ذبر شکست اور دلّت ورُسوا لَ نصيب مهوا ورباطل طاعوتی فوتوں كوفتح وعروج إتوكبا (معا ذالله) اندريں صورت باری تعاسلے کا پرفیصلہ منصفانہ ہوگا ؟ اگرمسلما ہوں کے ذہبے اپنی زندگی کے احوال سنوار نے اور ماطل قدتوں برغالب ائے کی محض حدوجہد کرنا ہی ہے۔ مراس دنباکے معرکه حق وباطل میں کامیابی کی صنمانت ہو اننیس کا میابی کے بلیے واضح لائح عمل دیا گیا ہو ، نوانس جدوجہد کا مفصد (معا ذاللہ) مسلمانوں کو باطل فوتوں کے سامنے ذلیل ورسوا کروانے اور اسلام کی صدا قن وراٹرا ججبزی كے تصور كى نفى كروانے كے سوا اوركيا جوسكتا بنے ؟ كيا اس سے اسلام كے نظام حيا ، قراًن کی ہوایت اور نبی اکرم صلی التُدعلیہ واکہ وسلم کی بیغمبرانہ نیا دت کی ہے تا تبری سلم بنیں بوگی ؟

بقیناً اسلام کے بارے ہیں ایسا غلط نقطہ نظراسی نتیجے کک بہنجائے گا۔ اگر اسلام اکڑ اِن کے حِزّب اللّٰہِ ہے ہے شک اہلِ حَی کا گروہ ہی غالب اور الله الله الله (المجاولة ، ۲۲) نتج باب ہونے والا ہے۔

کے اعلان کے ذریعے محرکہ عق و باطل میں اہلے تی کی کامیا بی کی ضمانت فراہم کی ہے تونفینیا اس کامیابی کے لیے کوئی واضح لائے عمل بھی دیا ہوگا۔ در زائس کے بغیرزاس کا وعدہ سیا ہوسکتا ہے اور نداس کی ہوا بیت قابل النفات۔

آج انفرادى سطح سے كربين الاقوامى سطح كى تلىن اسلاميہ بهد كيرزوال كا شکارہے بلکہ زندگی کے ہرشعیے میں انحطاط کی کیفیت روز افزوں ہے۔ ہرطرف اصلاح احوال کی کوشیشیں بھی ہورہی ہیں - الفرادی اور اجتماعی سطح پر کھئی افراد اور کھٹی تنظیمیں بحكرى اورعملى زوال سے سلمانوں كونجات ولانے كى مساعى بين مصروف ہيں \_ كيكن سواتے ناكامى كے كيے المح نہيں آرا - حالت دن بدن مكر فق جارسى سے - حكومتيں بريشان ہیں۔ قیا دہبر صفیحل ہیں اورعوام ما بولس ہیں۔ آخرکیا وجہ ہے ؟ کیا اسلام کے دامن میں ایسی صورتِ حال کو بدلنے کی کوئی موثر تدبیر بنہیں ہے یا ہماری قیا دہیں بوجوہ اس تدبیرسے صرفِ نظر کیے ہوئے ہیں؟ اگر برنسلیم کرلیا جائے کہ اسلام کے پاکس ایسی زوال ندج صورت حال سے بیٹنے کی کوئی نینجہ نیز تدبیر ہی تنہیں ہے نوبچیر سلما نوں سے کوئی سکوہ باقی نهيں رمنا - كيونكه فران كامهيّا كرده نظام بدايت (معا ذالله) ناقص ہو نومسلمان بيجارك كياكرين - اس نصوّر كوقبول كربين سه كفرلازم أكے كا-مننزاد بركم اس نصوّر سے عملاً مايرسى اوراسلام سے أنحواف كے سوا اور كوئى داست بانى ننيس رہے كا-اس بلے ہميں برتسيم كرنا بروكا كراسلام في تو تنديلي احوال كى موثر دبيرزندكى بس غلبَة عنى كا واضح لاَيَحْل اور است شكش حيات مي صول نعب العين كاحتى وفطعي طور برنتيج خيز بروگرام عطا كبابد - نيكن مم في ابنت مفا دات كى خاطراس سے صرفِ نظر كرد كابد - بم اسلام م

متعین کردہ پروگرام کے بچائے اپنے ذہنی تراشیدہ پردگراموں سے اپنی زندگی بہل نقالب لانا جا بہتے ہیں۔ جس بیں بہبس کامیابی نہیں ہورہی ۔ بہ نے یا تومقصد اسلام سے اخذکر کے اس کے حصول کا " لا تحریحل" اپنی صوا بریہ سے وضع کر رکھا ہے یا اسلام سے متنعین کردہ ذرائع کو ہی مقصد مجھ کر ان کے حصول کے لیے مصروف جدوجہ دہیں ۔ بہرطال دونوں صورتوں ہیں کو تاہ نظری ، کج فہمی اور فیطا ہماری ہے ۔ اسلام کا کوئی قصور بہبس ۔ قصور بہبس ۔

أبييا عليها سلام برياكا مكالزام

تنادت وسادت اورجاه ومنصب كي إجاره داريول كم مفادات فيمين بهان کب بینجا دیا ہے کہ ہم یہے دریائے سکسن اور ناکای کے با وجود اپنے وضع کردہ لاکی كوفابل اصلاح اورلائن تنجد بديهي نهبين مجفقه بلكه اپني سوچ اورنظام عمل كوفراك كيطرح حتی وقطعی تصوّر کرتے ہیں ۔ ناکہ ہماری فکری قیا دن چھن کرکھی اور کے مانخو میں جلنے پائے۔ بوائے نفس کی بُوجا کا بیعالم ہے کرنگست و اکامی پر بجائے اپنے طریق کار كاصلاح ك بمارسه" مفكرين اسلام" فيهاس كسنت كي اسلامي توجهه" بهي تراش لى بى - وه بركة اسلام شامسلما ون برمحص باطل قوتوں كے مقابلے بيں بہا د كا حكم دیا ہے۔ نتائج کے افاطست اس دنیا ہیں عن کی کامیانی کی ضمانت بنیں دی۔ اصل كاميابى نوصرف آغرت كى كاميابى بدء - اكر بهارى صروبهد سے نمائے بيدا منبس بوك توكوئى بات بهيس -اس دنيا كيمع كه بات ين وباطل بن بزارون انبيام المع مجي جرجهد كرية ربيدليكن مطلوبرتائج بدائه كرسك اورظابراً (معا ذالله) ناكام بوكراب الله سے جاملے۔ اس لیے جب ابدیار کوم جواللہ کی طرف سے بعوث ہوتے تھے۔ ابنی وعوت کے معروضی نتائج بیدا نہیں کر سکے توہم بریہ ذمرداری کیونکرعا کد ہوسکتی ہے۔"۔

(معا ذائلہ استغفراللہ) اسس دنیا میں اسلام کی ہرایہ: ، کے بے نتیجہ ہونے اور انبیار کرام کے ناکام و نامراد والیس لوطنے کا یہ باطل مفروضہ محض اسس بلیے تراشا گیا کہ اپنی فکری تیادت برحرف نرآنے پائے۔اگر قرآن مرایت کی نتیج خبری اور انبیار کی دعوت کی معروضى ننائج كے اعتبار سے كاميابى كونسليم كرايا جا ما تواكس عفيد سے ان كى فياد کی ناکامی ستم (ESTABLISH) ہوتی جوانہیں کسی تیمیت بریمجی گرارا نریقی-اس لیے انہوں نے ضماالی اس سے برگزیرہ رسولوں کو (معا ذائشہ) باطل کے مقابلے ہیں ناکام ا دُرْسکست نور ده نسلیم کرے نو د کو ناکامی کی نقت و ندامت سے بجالیا - اگر منظر بصيرت فرأن كامطالعه كياجا كتفانس بأطل مقروضت كي ما يُبدمبن ايب حرف بهي ميشر نبیں اسکتا۔ ہم اس موضوع پر (انشاراللہ) کسی مناسب موقع پر روشنی ڈالیں گے ایس وفت صرف برواصنح كرنا دركارب كرمز اس تصورى تبليغ ساسلام كي حتيقى مدمت ممكن ہے اور بزجربدنسل کو الحاد و وہرین کی بلغار کے مقابلے ہیں اسلام کی طرت راغب كباجاسكنا ب - جردين ايك مقصد كے حصول كے ليے اپنے ماننے والوں برحدوجمد كونوفرص قراردم وسيكن اس مفصد كيصول كحد ليے نتيجہ خيز لائح عمل مهيا نه كرہے۔ بكهاس مدوجهدس نتائج كے لحاظ سے كامياني كى ضمانت بھى ندد سے تونجرني توثين كى بنیا د پرفیصله کرنے والی عفل اس دین کی طرف کیسے داعنب ہوسکتی ہے ؟ اس طرح ندمهی فیاوت ایک اعتبارسے به اعلان کررسی سے کا اسلام اس دنیا بین کامیا بی ک ضمانت توہنیں دے سکتا البتہ آخرت کی کامیابی کی ضمانت دیتا ہے "گوباس دنیامی شبطان نے (معاذاللہ) خداکونکست دیدی ہے۔ رہ گئی آخرت تواس کا معاملاً خرت يس مى ديكها جائے كا - حالا نكه قرآن حكيم من بلى صراحت كے ساتھ به وعدة اللى

الله نعاسك في بركه دبالعني طيكريب

كَتَبَ اللهُ كَا غَلِبَكَ

آئے اور کیسیلی کہ بے تنک رہمیشہ میں اور میر کے رسول (ایلی اور میر کے رسول (ایلی اور میر کے رسول کے مقابلے ہیں) غالب اور فتح یاب ہوں گے۔

اس ارنشا دِفرانی کے ہونے ہوئے انبیار کرام برظاہری ناکای کا الزام اعلانِ خدا وندی کی نکدیپ نهیں نوا در کیا ہے؟ ایسامز عومرتصوّریا نرباری نعایے کو کمزورو عاجزنبليمكرن كصمنزادف سهدكمهوه ابنصا نبيار ورسل كوغالب وكامياب كرني کا وعدہ کرکے بھی ایسا نہیں کرسکا با (معاذاللہ) اگر اس نے اس بر فا در ہوکر بھی ابیانہیں کیا تو یہ اپنے سیمبروں سے مذاف نصور ہوگا کہ اس نے ہزاروں کی نعدادیں بیغمبردعوت حق کے بیے افوام عالم کے ہاس بھیج ۔ بھران کی دعوت کے مفالمے بیں باطل قرتول کی مخالفت اور مزاحمت ببیاکی رحمرسارے سے سارے با اکٹر ابیبار دائیں برری کوشش کے با وجودمطلوبہ نتا تج ببدا نرکر سکے اور ظاہراً کا مبابی باطل فرنوں کو نصیب ہونی رہی -اس اصول کرجاری رکھنے سے انبیا رکرام کانمسخرا ور دعوتِ حن ك عظمت وافادبت كي نفي نهيس نواوركما تأبت مر تاب ؟ كيا باري تعالط نياية ہزاروں ابیبار ورسل محض اس لیے مجھے عظے کہ وہ ہے دریے جدو بھد کربی اور بالاً خر معروضی نناتج پیدا کیے بغیرظا ہراً نامراد واپس لوٹ آئیں ؟ فران کی تحربینہ معنوی کے وربیے الیی حبارت صرف اپنی ناکام فکری فیا دے کو بجائے کی خاطر کی گئی ہے۔ واللہ تعالىٰ دينِ حَنّ اورمضامينِ قرآن كاصبح فهم عطا فرائے ، آمين ) ورنه ماريخ انسابين اور صفحات فرآن شاهر بس كرآج بمك نركوتي نبى اوررسول بغير واضح اور دو ٹرك كاميابي کے واپس بوٹا ہے اور نہ اسلام نے مسلما نوں کو واضح اور نتیجہ خیبز لائحہ عمل کی ہا۔ بن سے محروم رکھا ہے۔

## نصب العين ولاتحمل كالازم وملزوم بوما

یداسلام کی جامعیت اورصدافت، و متفانیت کی واضح دبیل ہے کم اکس نے انسانوں کو بیک ہے دبیل ہے کم اکس نے انسانوں کو بیک وقت نصب العین اور اکس کے صول کے جتمی لاتحہ عمل، دونوں کی ہوا بیتے فرانی کے دبیل کے بیٹ کی میں اور اکس کے صول کے جتمی لاتحہ عمل، دونوں کی ہوا بیتے فرانی مجید بیس کی ہے۔ نبی اگرم صلے اللہ علیہ وسلم کی بیٹت کا مقصد بیان کرتے ہوئے فرآنی مجید بیس ارشاد ہونا ہے:۔

وہی فات ہے جس نے اپنے دسول کو مرابیت اور دہیں جق دیے کربھیجا ناکہ آئے تمام ادیان پرفالب کر دیے خواہ مُشرک اسے ناہسندکرتے رہیں ۔ هُ وَلَنَّ الْمُسَلَّ رَسُولَكُ بِالْهُ دَى وَدِيْنِ الْمُعَنِّ بِالْهُ دَى وَدِيْنِ الْمُعَنِّ لِيُظْهِرَهُ مَكَى الدِّيْنِ كُلِّهِ وَلَوْكُوهُ الْمُشْرِكُونَ (العَقَامِ) وَلَوْكُوهُ الْمُشْرِكُونَ (العَقَامِ)

اس آبن کریم میں دو چیزی عطاکر کے صفور علا السلام کے مبحوث کیے جانے کا ذکرہے۔ المدابیت اور دین حق ۔۔۔۔ بعدیمی بغت کا مقصدیا ت کیا ہے کہ صفور علیہ السلام کو اس لیے مبعوث کیا گیا کہ دبن تن کوئم ا دبان و نذا ہما ور نظامها کے مصفور علیہ السلام کو اس لیے مبعوث کیا گیا کہ دبن تن کوئم ا دبان و نذا ہما ور نظامها کے حیات پر غالب اور فتح یاب کیا جاسکے۔ آخری حصے دلیہ ظاہر ہما علی لابن کے نظامها کے حیات پر غالب اور فتح یاب کیا جا سکے۔ آخری حصے دلیہ ظاہر ہما کے قریعے علیہ اسلام کے خابیا سلام سے عبارت ہے ۔ وہ نصب العین بیان کیا گیا ہے وعالمگیر انقلاب کے قریعے علیہ اسلام کے ممل صالط حیات کے بیمی عمل ہما ہیں۔ "کو غلبر اسلام کے ممل صالط حیات کے بیمی امراد کیا ہما ہیں۔ "کو شال نہیں تنی کہ ہدا ہیت کو دین تن سے جُداکر کے بیان کیا گیا ؟ کیا ہما ہیت ، دین تنی اور دین تنیں ہے ؟ اگر بہ حقیقت ہیں ایک ہی چیز ہیں امران بیل غورہے۔ دین تن وا و عاطفہ کے ذریعے انگ الگ کیوں بیان کیا گیا ہے ؟ بیمی امران بیل غورہے۔ تنیک واقع عاصفہ کے ذریعے انگ الگ کیوں بیان کیا گیا ہے ؟ بیمی امران بیل غورہے۔ حقیقت ہیں دین حق سے مراد اسلام کی وہ جملہ نظیا سے ہیں جو انسانی زندگی کے نام حقیقت ہیں دین حق سے مراد اسلام کی وہ جملہ نظیا سے ہیں جو انسانی زندگی کے نام حقیقت ہیں دین حق سے مراد اسلام کی وہ جملہ نظیا سے ہیں جو انسانی زندگی کے نام حقیقت ہیں دین حق سے مراد اسلام کی وہ جملہ نظیا سے ہیں جو انسانی زندگی کے نام

ظاہری و باطنی پہلوؤں کو محبط مکمل نظام جبات کے طور برہم بی عطاکی گیبس کی روعل كيه اسى جامع نظام كانام" دين عن "بهد -اسى كوعالمى سطح برغالب كرنا اور نمام باطل طاغوتى فزنول كم مقابله بي فنخ باب كرما بعثت بنوئ كامتقصدا ورملت اسلاميه كا حفيقى نصب العبن سه ريكن بهال سوال بربيدا مونا تفاكه دبن حى توحضور عليالسام كوعطاكرد باكيا اوراس كعمالمكير غليه كع ليدا نقلاب بياكرنا بهى بطورنصب العين متعین کردیاگیا - مگراسس کےغلبہ وتسلط کے حصول کا طریق کا رکبا ہوگا ؟ باطل تو توں مے مفاطع بين اس انفلا بى جدوجهد كوسا حلى كا مرانى كك بهنجا في كالأكحمل اورحتى بروگرام كانام" بدابت "ب - جودين حق كيها عقد لازمدّ نروّت كه طور برحضورعاليسام كوعطاك فى - أكردين حق كوعالم كفزو شرك كى مزاحمت كے با وجودزند كى ميں غالب كرن كالاتحامل نرجوما تورز دبن حى تعليم كاكوئى فائره بنطا اور نراس غالب كرنے كينصب العين كا-كيونكدوبن حق اس ليد عظاكم اسد باطل نظم زندكى برغالبكيا جائے اور باطل نظام زندگی بر دین حق کوغالب کرینے کا نصب العین نب ہی سُو دمند ہوسکنا تھا کہ اس کے لیے لاتھ عمل اورطراتی کاریجی جہیا کیاجانا۔ جنانچہ فران حکیم نے ووالوك انداز مين اعلان كباكم بارى نعاك في حضورعليه السلام كوعا لمى سطح برغلب اسلام كانصب العين اوراكس مبرحتى كاميابي كمد ليد واضح لاتح عمل كى مرا بتعطا كرك بجيجاب - اب أكر بورا عالم كفروننرك اس مقصد كحصول بي ركاوط بنتارب تنب بهى بينجبرانه حدوجهدا بينه نتائج بيدا كرك رسيه كى اورابنى منزل مفصرد كوپاكر يج گی-کبونکه مقصدا ورلائح عمل دونول کی صحت و حقاینت اورا ثرانگیزی کی صنمانت خود رببِ ذوالحلال شے فراہم کر دی ہے۔

بعثتِ نبوی کا مقصد نب ہی بورا ہوسکتا تھا کہ آپ کو دینِ حق کی نعلیمات اور اس کے غلبے کا لائح عمل دونوں جیزی عطاکی جانبس ۔ اگرصرف تعلیماتِ اسلامی بتمام و

کمال مہیا کردی جائیں۔ لیکن باطل افدار حیات کے مفابلے میں انہیں غالب کرکے نافذ كرنے كاطريفه نه بتا باجا تا تومقصد بعثت، بورا نه موسكنا نفا يحصول تصب العين كى جدد جهد میں اصل کامیابی لا تح عمل کی موایت بر تنحصر عفی -اسس لیےسب سے بہلے" المذی" کے ذربعے لائحة عمل عطا كيے جانے كا ذكر كبا كيا اور بعد ميں دين حق كا۔

براسی بدابین ربان برشنل سخیرانه لائح عمل کا فیضان تفاکر صنورعلبهالسلام کی تنیس سالہ مبروجہد کے نتیج میں عالم کھزوٹٹرک کے مقابلے میں دبن حق کو غلبہ نصیب ہوگیا۔ ا در باطل افدارِ حبات کے مقابلے میں اسلامی اقدار کونمکن اور استحکام عطام ہوگیا ہیں

برفران نے یہ اعلان کیا : ۔

آج کے دن وہ لوگ ما پوسس ہو گئے جنو<sup>ں</sup> ٱلْمَيَوْمَ يَئِيسَ الْكَيْدِيْنَ كَفَرُقُا نے تمہارے دین کا انکار کیا تھا۔ بیس مِنَّ دِ يُنِحُورُ فَلَا تَغَشَّوُهُمُ (اب) ان سے من ڈرنا 'مجھ سے ڈرنا ' وَاخْشُوْنِ ٥ اَلْيَوْمَ اَكُمُلُتُ آج کے دن میں نے تہارے لیے تمہارا دین کمل کردیا اورنم برابنی نعمت نمام کردی اورتمهارس بيسه إسلام كوبطور دين نخب

لَكُمُ دِيْنَكُمُ كَاتَٰكُمُ ثُواتَٰكُمُ ثُ عَلَيْكُمُ نِعْسَمَتِىٰ ۚ وَدَخِيثُتُ كَحُمُ الْإِسْكَرَمَ وِيُنَا

(المائدة ، ٣)

اب سوال یہ ہے کہ فننح مکہ کے بعد حجہ الو داع کے موقع برفران حکیم فخرومبابات کے سابھ اسلام اور انقلابِ محدی کی جس کامیا بی اور کقار کی ناکامی و مالیسی کا اعلان کر ربإسب يميا بيمحض ايك حادثترا وزناريخي اتفاق تضا ياكسي با قاعده لاتحة عمل اور بروكرام

اگراسلام کی بیر کامیا بی محض ناریخی انفاق بھی نواسس میں نه خدا کا کوئی کھال رہے' نررسول اكرم صلے الله عليه وآلم وسلم كى بينجبرانه فيا دن كا اور نه قرآن كى ربها تى اور بدايكا، جنانچاس امرکواعلانِ فتح کے طور پر بیان کرنا شاعوار تعلّی کے سواکوئی جیٹیت نہیں رکھتا۔ صاحف ظاہرہ کہ اس نصور کو قبول نہیں کیا جاسکتا۔ بلکہ هنیفت برہے کہ اسلام کی بیکامیا فی ایک باقاعدہ لانح عمل اور پروگرم کا نتیج تفی ۔ بلکہ بعثت محدی کے اس مفصد کی باضا بطر سکیل مقی یجس کا اعلان روزِ اقل سے کر دیا گیا تھا۔ یہی نفطراس ایمان ا ورعظ ب اسلام کا عکاسس ہے۔

اب یہاں دوسراسوال بر ببدا ہوتا ہے کہ اگر کفروطا غوت کے مقابلے میں اسلام كى يىكاميا بى ايب با قاعده فرآنى لا ئى عمل اور يېغىبراىز پردگرام كانتېجىقى نوكبا قرآنى برايت اور ببغیران نیادت کی دہ نائیر صرت عمدرسالت اور عمد صحابہ کے لیے مخصوص عفی با فیامت ک ملن اسلامبہ کے ہردور کے بیے مفیدا ورنتیج خیز ہے؟ اگر قرآن اور شننبِ مصطفوی کا عطا کرده لا تح عمل اور اس کی نا نیرصرف اس دُور کے بیے مختص بھی اور آج اس کی افا دبت اور اٹرا بھیزی بانی نتیب رہی تو اس وقت اسلا سے متک اور اسس پر اصرار کی اَ خرکیا صرورت یافی رہنی ہے؟ برموَ ففت اسلام ترک کوم كالمحرك بنصگا اوراگرآج بهی فرآنی ماین اورمصطفری نیادت کی ناتیراورنتیجه خیزی اسى طرح زنده و ما بنده ب تو يوروه لا تح عمل كهاں ہے جس نے فرون اولیٰ میں نتائج پیدا کیے تھے۔اسی سے آج بھی غلبہ عن کی ارزد بوری موسکتی ہے۔ مہی پردگرام آج بھی اسلام كى كاميا بى اور كفرونترك كى ما يوسى كا باعث بهوسكما بهد اكراسى قرآني طرنتي إنقلاب اورميغيران لاتح عمل كوأج بجى حصول مفصد كه بليداينا لياجاك تومع كرم حق وباطل مين آج كامريم بي" المبيع " موسكة به وسكة به و باطل اقدار حيات كومناكري ك اقدار كواج بھی عالب کیاجا سکنا سے زوال وانحطاط کے احوال کوبدل کر آج بھی فتح وعودج سے بمکنار ہوا جا سکتا ہے۔ بخی زندگی سے لے کربین الافوامی زندگی بک اسلام كوعملى نستسط آج بهى اسى طرح نصيب بوسكنا ب ينسطرح ببط ادوار من نصيب با ہے میت قبل سے مایوسی کفز ہے۔ نیکامی دنا مرادی حس کامشا مرہ مم روزوشب کرتے ہیں۔

دراصل ہما رہے اپنے وضع کردہ پروگراموں اور لائے با کے عمل کی ناکامی ہے۔ بھے ہم نے سی کی ناکامی کا نام دے دیا ہے۔ ورنہ ہر دور میں حق ، حق ہسے اور اسی کا شیوہ غالب آ نائے جیسا کہ قرآنِ مجید میں موعود ہے: ۔

جَاعَ الْحَدِينُ وَذَهَ قَ الْبَاطِلُ عَنْ آبا ورباطل بهاك كبا، بيك باطل

إِنَّ الْسِسَاخِلَ كَانَ ذَهُوَ فَتَ الْسِسَاخِلَ كَانَ ذَهُو فَتَ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الله

بركوره بالا آبيت كى روستنى يرسي مقيفنت منترضح بموجكي بيد كم بارى تعاسك نے اسلام کے ذریعے اُتمدنٹِ مسطفوتی کو دوطرح ہا بہت عطا فرانی ہے نصابعین ک دامیت اورنتیجه خیز لا توعمل کی دابیت - یه دو جراینیس اسلام بین لازم وملزدم بین -ان میں سے حسی کا تعین فرآن سے اور کسی کا اپنی صوابد بیرے، دراصل فرآن کے بعض تصع برايمان لانهاور معض كانكاركرن كي كمتزادت سبع - فرآن مجيد مين برى صراحت كم سائق بان كيا كياب :-

لِكُلِّ جَعَلْنَا مِنْكُمْ شِرْعَةً قَ مَمِنةً مِي عَبِراكِ كَ فِي مِنْهَاجًا (المائدة ١٨٨) شرمعیت اورطرانی کارچیا کردیا ہے۔

محرباب وعدة النى به كمت اسلام بيك مرفرد اور برطيف ك ليه مردور یس دونعمنیں برقرارد ہیں گی۔ ایک شراعین " اور دوسری" منهاج " بعنی نصبالعین ادراس كے حصول كا لاتحة على"

" تشريعين " منصمراد وه راسته اور لاتح عمل باطريق كارس - بس كه ذريع غلبة حنى كامقصدحاصل بموسكة ناكه تشريعيت كالفاذ وافع بهواورشر كدمقابلي بي خير كواستحكام نصيب بهو- جبة كدنيا مي اسلام كي تعليم اور فرآن كي مرابت باني بدينابة ىنى اورنفا ذِئْرلييت كانصب العين فائم رہے كا درجب كس امتِ مسلم كے بيے بہ " نصب العين" موجود بسه - اس كا " منهاج" بيني" لا تحديمل" بهي فاتم ربيد كا - ديل الم

### کے یہ دونوں بہلوباہم لازم وملزوم ہیں ۔ان بیں۔ سے کسی کوبھی نظرانداز نہیں کیا جاسکتا۔ قومی نصرب العلمین سے حصرول کا استحامل کیا ہے ؟

اس سے قبل ہم فومی نصب العین برنف سبل گفتگر کر تھے ہیں اور لا تح عمل کا ہمیت و صرورت ہمی واضح کر بھے ہیں۔ اب سوال یہ بیدا ہو ناہے کہ فومی نصب العین کے حصول کا قرآن لا تح عمل کیا ہے اور اسس کی ہا بہت ہمیں قرآن سے کس طرح ملتی ہے ؟ کا قرآن لا تح عمل کیا ہے اور اسس کی ہا بہت ہمیں قرآن سے کس طرح ملتی ہے ؟ معمولی تاب سے یہ بات ہم جو میں آجاتی ہے کہ قومی زندگی ہمیشت میں نبیا وی شعبوں ہم منقسم ہوتی ہے : ۔

ا-سیاسی شعب رزندگ ۲-معاشی شعب رزندگ ما-معاشرتی شعب رزندگی

اگربیرں کہا جائے توسیے جا نہ ہوگا کہ قومی زندگی اجناعی زندگی کے ان بہن شعبوں کے باہمی ربط ونعلق سے وجود میں آئی ہے۔ لندا فومی سطح کا نصب العبین حاصل کو کے باہمی ربط ونعلق سے وجود میں آئی ہے۔ لندا فومی سطح کا نصب العبین حاصل کو کے باہمی ربط ونعلق سے جولا تحریم کی مطلوب ہے۔ وہ بھی ان نبین ہی پہلوؤں ان نین ہی پہلوؤں پر مشتمل ہوگا۔

- 🕒 لاتحوعمل كاسبياسي ببلو
  - 🔵 لاتحِيمل كا معاشى ببلو
  - الاتحة عمل كا معاشرتي بهلو

نصب العبن غلبة حن كى خاطر عالمكير إنفلاب كے ليد ايك صالح معائنرے كا قيام اس - لهذا السس سطح بر" معائنر في صالحيت" وه قومى مقصد بهدے جس كے حصول كى حدوجهد مطلوب بيد اور السس كا لائح عمل عبارت بدے۔" سياسى طلم اور جبرواستبداد

کے خانمے سے ، معاشی نا انصافی اور استحصال کے خاتمے سے اور معاشرتی نا ہمواری اور عدم استحکام کے خانمے سے "

بیب کے سیاسی انقلاب کے ذریعے حقوق کی آزادی ' معاشی انقلاب کے ذریعے مدل وانصاف اورمساوات کی خلیقی عدوجہد کی بھالی اورسماجی انقلاب کے ذریعے عدل وانصاف اورمساوات کی فرادانی میشر نہ آئے کئی بھی نظام کے نفا فرسے صالح اورمشالی معاشرہ وجود بیزئیس لا با جاسکتا۔ بہوہ بنیادی لائح عمل ہے۔ جس کی نشانہ ہی قرآن نے کی ہے۔ اسے بنائے بغیر فرآن و سُنٹ کی نظیم ہو با فقہ و تربیت کے اولم و نواہی کی تبلیغ ' خطبها نہ وعظ و بغیر فرآن و سُنٹ کی نظیم ہو با فقہ و تربیت کی طراق پر بھی معاشرے کو باطل نظام زندگ نصیعت ہو یا صوفیا ندارشا دو تربیت کی طراق پر بھی معاشرے کو باطل نظام زندگ سے بخات بنیں دلائی جاسکتی۔ قوم کو جھے نفاؤی وصالح بت سے آراستہ نہیں کیا جاسکتا اورغلبہ حق کے نصیب العین کے حصول کا نصر تربی نہیں کیا جاسکتا۔

# د ورجد بدكى اصلاحي تحريجات كافكرى لمبير

یرسئد کرکھی معاشرے یا قوم بیں انقلاب کس طرح بیا ہو۔ دورِ جدید کی اصلاحی تحریکات کے بانیوں بیں مختلف فیہ راہدے۔ ان سلم مفکرین نے اس سلسلے بیں دو نقط کا ہے نظر پہش کیے ہیں۔

ابک یرکہ پیلے معانتہ ہے ہیں تعلیم و زبین سے ذریعے اخلاقی انقلاب بیا کیا جے اور پھر جہوری انداز سے نتیج "سباسی انقلاب ار خود بیا جو جائے گا۔

دوسے ریے کہ پہلے بیاسی انقلاب بیا کیا جائے اور اس کے بینجو ہیں معاشرہ اخلاتی انقلاب سے ہمکنا رہوسکے گا۔

بہلامؤقف بیش کرنے والوں کے نزدیک فی الواقع تبدیلی آفتدارہی اصل مقصد کھا اورمعانشر ہے۔ اندر بڑم خولیش اخلاقی انقلاب کو انہوں نے اس مقصد کے

صول کا ذرابیم مجها - بر نقط نظر نظر فطعی طور پر غلط اور قرآنی فلسفة انقلاب کے منافی مفائے کے نکہ باطل کے افتدار کے ہوتے ہوئے تعلیم و تربیت اور جمہوری مدوجہد کے ذریعے معاشرے ہیں اخلاقی انقلاب بیا کرنے کی اُرزوکرنا عبث سبعے ۔ پینمبرانز انقلاب کی بوری نا دبئے اس امر کی نا تید نہیں کرتی اور خرق اُن وسنّت کی نعیبات اس نصور کی مائی کرتی ہیں ۔ اس نقط و نظر کو پیش کرتے والے اپنی عملی صدو جہدیں بالآخر اس توف بر فائم مزرہ سکے ۔ انہوں نے صولی افتدار کے مقصد کی خاطر ہرواستے کو بطور ذراجہ اپنالیا ۔ ذریعے کے باب بین اخلاقی وغیرا خولاتی اور جائز و نا جائز کا کوئی انتیبات اس کے بیش نظر نزرہا ۔ اس کی وجریہ تھی کرجس اخلائی انقلاب کے نصور کو انھوں کے ابتدار کے مقصد کی خاطر ہرواستے کو باندال کے مقال کی جوئی توقوت واقتدار کے حصول کی طلب آئی شعریہ ہوگئی کوئی کہ ان کے بیش نظر ذریعے کا صیحے تعین بھی غیر ضروری ہوگیا۔ انہوں نے ہرسطے پر صول توت واقتدار کے مقصد کی خاطر ہر فور بیعے اور ہرطر بیقے کواپنا ا

انھوں نے اس نام نما د "اسلامی انقلاب" کے نام پر مرحور واسنبدا دا ورظام و استدہ کوعین مقتضائے اسلام سمجھا ، اسی کوحق کا نام دیاا ورجو کوئی ان کے داستے ہیں مزاحم ہوا اسے کا فرو ملحدا ور لادین قرار د سے دیا۔ اسلام کے نام پر ہونے والے اس مزاحم ہوا اسے کا فرو ملحدا ور لادین قرار د سے دیا۔ اسلام کے فالے سے بیا ملکی مثال ناریخ اسلام میں کم ملتی ہے ۔ اس انداز کی جدو جد کرنے والے سے بیا اس حقیقت کو فراموش کر جکے ہیں کم اس سے رقب عمل کے طور پر اسلام کے فالا ف نوئ مرکشی اور بینا وت جنم لے گی اور اس کے ذمر دار وہ خود ہوں گے۔ اس طرح کی جدو جہد سے معاشر سے کے اندر صالحین ہیدا نہیں کیے جا سکتے۔

ودوجہد سے معاشر سے کے اندر صالحین ہیدا نہیں کیے جا سکتے۔

ودوبہد سے معاشر سے کے اندر صالحین ہیدا نہیں کیے جا سکتے۔

ملیے پہلے بیاسی انقلاب نا گزیر ہے ۔ بیکن یہ نفط انظر چونکہ جامع اور ہم گیرنہ تھا۔

اس ليداس لاتحد عمل مع معلوب معاشرتي صالحيت " يا " اخلاقی انقلاب" كا محدول ممكن ندرال -

مذکورہ ہالا دونوں نظر مایت کے برعکس حصولِ مقصد کے لائے عمل کی جو ہوایت قرآن سے مبتر آتی ہے۔ وہ بین طرح کے انقلابات برشنگی ہے۔ سیاسی انقلاب معاشی انقلاب ، سماجی انقلاب، سان کے نتیجے کے طور رسی معاشرہ ایس " اخلافی انقلاب " ما " اجتماعی صالحیت "

ان کے نتیج کے طور برہی معائشرہ اس" اخلافی انقلاب" یا "اجتماعی صالجیت" سے بہرہ ور ہوسکتا ہے۔ جو اسلام کے عالمی نصب العین کے صول کی ضامن ہے۔

## لاتحمل كافراني نصور

قرآن عجبم نے صحابہ کام کی ابتخاعی زندگی ہیں بیا ہونے والے اسس اخلاقی انقلاب اور صالح مثنا لی معاشرے کے قیام کے اصول کی شائد ہی کہ جصے ۔ جوخانم الانبیار صلے اللہ علیہ وسلم کے ذربہ فیبا وستے معرض وجود میں آیا تقا۔ فیام مدینہ کے دوران صحابہ کرام کوان کی سابقہ می زندگی کی باود لا شنے ہوئے ارشاد فرایا گیا :۔

اور یا دکرو جب تم تعداد میں مقور کے سے معاشی طور پر کمزورا درغیر شخکم حضے داور ) تم ڈرتے درہے تھے کہ کہیں کا فتور لوگ تہیں اُراد مصلے کہ کہیں کا فتور لوگ تہیں آزاد مصلا نے معالیا اور اپنی مدوسے تہیں آزاد مصلا نے معالیا اور اپنی مدوسے تہیں تفویت بخشی ور تم تمہیں یا کہنے ماسے تمہیں یا کہنے ماسے تمہیں یا کہنے ماسے تمہیں یا کہنے ورزق عطاکیا تا کہنے اسے انسان سکو۔ شکورزار بند ہے بن سکو۔

وَاذَكُوُوُا اِذَا نَنْتُ وَقَالِيَّلُ الْمُنْكُوفُولِ الْمُنْتُ فَى الْحُرُونِ الْمُنْتَخَطَّفُكُمُ الْمُنْكُمُ الْمُنْكُمُ النَّاسُ فَا فَ حَكْمُ النَّاسُ فَا فَ حَكْمُ النَّاسُ فَا فَ حَكْمُ النَّامُ النَّامُ وَالنَّالُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّامُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللَّلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُنْ اللْمُنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

اس آیت کریم بی تین حالتوں کی طرف اشارہ ہے:۔ ۱۔ هنگیلیشل کے۔ نعدا دیس مخفور انہونا "سیاسی آفلیت" پر دلالت کرناہے۔ اہٰذا اسس لفظ کے ذریعے صحابہ کو کفار ومشر کیبنِ کمہ کے منفا بلے ہیں سیاسی طور برکمزور اور محکوم ہونے کی یاد دلائی جارہی ہے۔

٧- مستصعفون في الارص -- زبين بس كمزور بونا معاسى عدم انتحام برولالت كرتاب - الذا ان الفاظ كے ذریعے صحابہ كومكی زندگی بیں غیرسلموں سے مفایلے ہیں معاشی طور برکھزور محتاج اور غیر شنعکم جونے کی یا د دلائی جا رہی ہے۔ ا- تنخافون ان يتنخطفكم السناس - طافترروكونك أميك كي افي النه كانوف معانفرتي طور بركم ورا ورغبر محفوظ بوف برولالت كرنا ہے۔ لنذا دن الفاظ کے ذریعے صحابہ کو مکی معاشرے میں سیاسی اور معاشی کمزوری کھے باعت سماجی عدم استحکام اورطلم واستحصال کاشکار ہونے کی یا و ولا کی گئی ہے۔ وراصل قیام کمرکے ووران مسلمانوں کے سیاسی، معاشی اور معاشرتی عدم استحکام کا ذكراكس ليح كباكيا - بص كما تصب ير بفين ولا باجا سك كم اندرين صورت تم مطلوب انقلاب ت مكنار نهيس موسكة عق علبة حق اور نفا فيدين كى منزل ك ببنجنا - ان حالات بیں نہارے لیے ہرگزمکن نہ تھا۔ چنا نچہ حصولِ مقصد کی خاطر باری تعالے نے جو لائح عمل اور راسته تمهارے ليے منتخب فرطايا۔ وہ بھی ان نين حالنوں کے بيش نظر تین ہی بہلوؤں پرشنمل تھا-اسس لا تھ عمل کا ذکر قرآن مجید نے ان لفظول میں

 ساجی انقلاب " ہجرت مدینہ " کے تیجے میں واقع ہوا۔

لا ۔ وابید کے وبنصورہ ۔۔ تمہیں اپنی مرد سے تقویت اورطاقت بخشی۔ بعنی تمہیں غلامی و محکومی اور جورو استبدا دی زندگی سے سنجات ولاکرالگ افتدار اور حکومت عطاکی ۔ حب سے تمہیں سیاسی طور پر آزادی اور استحکام نصیب موگیا۔ بیس باسی انقلاب میں میثانی مدین "کے نتیج میں بیا ہوا۔ حب کے ذریعے صفور علیہ السلام اسلامی ریاست مربی خیے مرباہ مقرر ہوگئے اور تمام غیر سلم طبق مسلم انوں کے سیاسی افتدار کے تحت افلیت بی قراریا گئے۔

سور و د زه که من الصلیتیات \_ تهبین پاکینرورزق عطاکیا بینی تمهین معاشی کمزوری ، ناانصافی اوراستخصال سے بنجات ولاکر البی تعکم اورمنصفائی معاشی زندگی عطاکردی که کوئی شخص بھی معاشی تعطل کا شکار نه را به به معاشی نقل معاشی دندگی عطاکردی که کوئی شخص بھی معاشی تعطل کا شکار نه را به به معاشی انقل معارف به معاشی وسائل میں برا برکا نثریک بنا لیا .

قرآن عیم نے ان نین بہلوؤں بڑے نمل انقلاب کا ذکر" لائح عمل "کے طور برکیا "
کیونکہ صحابری فومی زندگی کے مذکورہ ہا لا بینوں شعبوں بیں اس تبدیلی کا مفصد لعلک کو
انشنگ کی ون " ( آ) کہ نم خدا کے سکرگزار بند ہے بن سکو ) کے الفاظ بیں بیان کیا گیا جہ
انقرادی طور پر شکرگزاری کا وصف نوصاف ظاہر ہے ۔ صحابر کرام کو قبل از ہج ت
مجمی نصیب بخفا ۔ لیکن صرورت اس امری بخفی کہ" معافترتی صالحیت " اور" اخلاقی انقلا یہ
سے بہرہ ور بہوکر الیا صالح اور مثالی معافترہ وجود میں لایا جا کے بوعالمی سطح پر کلمئہ می
کے غلبہ واعلار کا باعث ہو سکے ۔ بیر مقصد اس لائح عمل کے بغیر لور لانہ ہوسکتا تھا۔
اگر معافتر ہے کو مباسی ، معاشی اور سماجی انقلاب کے بغیر محض احکام المہیا ور صوف و
سنرعیہ کی نبلیغ اور نفاذ کے ذریعے صبح معنوں میں اسلامی ، مثالی انقلابی معافترہ بنایا

جاسکتا توسرورِ عالم صلی الله علیه و آله و کم مجھی ہجرت نه فرمانے بلکه کمری غیرسلم سباسی اور معاملی قیادت سے تعرض کئے بغیرا پنے پیروکا روں کو اسلام پرعمل ببرا ہونے کی تلقین فرمانے رہتے۔

حنبقت برہے کہ آپ کو ہجرت مدینہ کا حکم اسی لبے دباگیا نخا کہ باطل کے سباسی معاشى اقتدارين اجماعي صالحببت اورملى سطح برمطلوبه انقلاب كاخواب تشرمنده نعبيزين ہوسکتا نظامسلمانوں کی ناگفنہ برسیاسی معاشی اورسماجی حالت کے بہبس نظریہ ناممکن تفاكروه البينے قومی نصب العين كو پاسكيس -ان حالات سكے فائم رہننے ہوكے شرييت كادامرونون كانك نفاذ سيمطلوبه نناتج بيدانهين بوسكت عظ أس يله بجرت کے بعد آنحصرت صلے اللہ علیہ وآ ہر وسلم نے اولین نوج مسلمانوں کے سیاسی اورمعاشی التحكام كى طرف دى -"ميناق مربنه" اور" مواخات مربنه" كے ذريعے انهيں ايى اورمعاشى طوريرة زا داور شحكم كردباب بزنيم كيظلم واستبدا د اورناانصافي واستحصال کے امکانات نعتم کر دیئے۔ ہرایگ کی زندگی بین تخلیقی جدوجہدکو بحال کیا۔ مرکسی کو جینے اور مرلحا ظے سے فروغ پانے سے پکساں مواقع متیا کیے - ہرشخص کو بلاا نبیاز باع<sup>رت</sup> سماجی زندگ بسر کرنے سے فابل بنایا ، معاشرے کی اجناعی زندگی سے محرکاتِ جرم و معصیت کا خاتمہ کیا ۔آپ نے ان بنیا دی تبدیلیوں کے سابخ نٹریعین سے اوامرونولی كوبأفاعده طوربر رائج كيا - اسلامى صرو د كے نفا ذكى طرف قدم بڑھا با اور ہرشخص كوغلبة اسلام کی خاطر عظیم عالمی انفلاب کے لیے تیار کردیا -

یرمفصد اجتماعی سطح برسباسی عدم استحکام ، معانتی استخصال اورسماجی نامہواری کو بانی رکھتے ہوئے حاصل نہیں ہوسکتا تھا۔ اس بیعے قرآن نے سیاسی ، معانثی اورسماجی انقلاب کو قومی نصب العین کے حصول کے لائحہ عمل کے طور پر بیان کی سے

#### أيك مغايط كازاله

نبی اکرم صلے اللہ علیہ وسلم کی تیرہ (۱۳) سالہ مکی جدوجہد کے بعد بہرت مرینہ کے فيصله سع بعض ذم بنول كويرمغ الطرلائ موسكنا بهدكم المحضرت صله الله عليه وسلم نه كمين نيره سال كب بيتم بانه دعوت وتبليغ كے بعد يہ محسوس كميا كه بها ن مطلوبہ ما كج بيدانهين بوسكة -اس بيه بهال سه بجرت كرجانا جا بيية - كوبا بجرت كا فيصله نيره ساله بخربه كي نتيج بن كيا كيا تفا-الس خيال سے يتصوّر بخة مو تا ہے كه حضور عليه السلام كى جدويهد يحى (معا ذالله) اقدام وخطا (TRIAL & ERROR) کے اندازیں بنی۔ یانقطہ نظر اس بیے غلط اور گراہ کن سے کم اس سے اس برایت بانی کی سرمیستی اوروحی النی کی نفی مولی تسبی جو آبید کو ابنی جدو بهد کے دوران مجتثبیت بيغمر برحق مروقت حاصل محق - اگراس رہنائی سکے باوجود تیروسال کے تجربیسند ال نتيج بك يهنجا يا كفا تو بچر (مها ذالله) علم اللي ادر بينم بالنب بعبرت وونول عام انسانی علم کی طرح ناقص قرار با نے میں ۔ بہاں یہ امرؤ من کشین رہنا جا ہیئے کہ ہجرتِ مرية كا فيصد حضورعليه السلام في ابني واستدا ورصوا بريدس نبس بلكه برا واست تحكیم اللی سے كبا تخفا - اس بينے اقدام و خطاكى ذمد دارى (معا ذائش) بنى صلى الله عليه وسلم يربنبس بكه خود بارى تعاسك كى دات برعائد بهونى بيصاور ابسالصورص کھزہے۔ مفتفنت یہ ہے کہ حضور کی تیرہ سالہ کمی حدوجہدعین منشا ئے ایز دی اور حكم الني كے مطابق انفلابِ محری كا بهلام حدیقا - اس مرحلے بین صنور نے كفرو طاعزت كمضلاف علم حق ببندكيا - دعوت وتبليغ اسلام كالأغازكيا تونتيجة "سخت مخالفنت ومزاحمت ببيرا بوكتى - جولوگ مخالفت ومزاحمت كے اس شديدزين ماحول بیں ایمان لائے - ان پرشننمل انفلا ہی جماعت تبارکی گئتی- اس انفلابی جماعت

كي ميح تربيت كے يب اس قدر مخالفت اور مزاهم ماحول سے بهتر كوئى اور ماحول نهيں ہوسکتا تھا مننی سختی کقاروم شرکین کے رویتے اور ردِّ عمل میں محتی۔اس سے کهیں زیا دہ صنبوطی اور استحکام ان انقلابی اورجاں نثار صعابہ کی سیر توں میں پیدا کرنا مقصود تحفا۔ ورندان کا وجود بھی بانی نہ رہ سکتا ۔ اگراس جال گسل اورا ذیت انگیز مکی ماحول میں رہ کر بہ جماعت صحابہ طرح طرح سے مصائب وآلام برداشت نہ کرتی تويعظبم عالمى انقلاب كمدونتواركزار داستول برعزم وسمت كم سائح فائم ودائم رہنے کے قابل نہوتی یصنور نے جس معانتر ہے کو اوّلاً الفلاب کے ذریعے بدلمانفا اسی میں رہ کر اپنے جاں نتار رفقار کا گروہ نیا رکیا اور جب بہمحسوس فرمایا کہ اب آنی جماعت تبار ہو چک ہے رجس کے ذریعے ایک مثالی معاشرہ تشکیل دے کر علبة حق سے بیے عالمی انقلاب کا آغاز کیا جاسکتا ہے نوحکم اللی سے مدہنہ کی طرف ہجرت فرمالی، وہل پہنجتے ہی اسلامی رباست کا سنگ بنیا در کھا۔انقلاب کے جملة نفاضول كوبوراكبا اوربالأخرحق وبإطل كى ستح كشمكت كأ غاز كرديا \_ للذا ملى دُور افراد كى انقلابى ترسيت كا دُور بنقا اور مدنى دُورِ انقلاب كے با قاعدٌ ا غاز کا جس کے پہلے مرحلے کی تحبیل" فتح کمہ" کی صورت میں ہوئی اور دوسرسے مرصلے کا آغاز الس سے بعد ہوا رحقیقت یہ ہے کہ بے لوث اورجان تنار رفقار بر مشتل مضبوط انقلابی جماعت کی تشکیل ہی زیادہ وبرطلب اور محنت طلب کام ہے۔

## معیای دین ورمعمول به دین میں انتیاز

حس کے بعد دیمبر مراحل اُسان ہوتنے چلے جاتے ہیں۔

مدکورہ بالا محث سے برام منزشے ہوتا ہے کہ دین حق کی مبدوجہد کے دو پہلوہی۔ ایک کا تعلق اس کے غلبہ واستعلار سے ہے رجس کی رہنمائی مرا و داست فرآن و سُنّت سے میسرآتی ہے۔ یہ ہا بت کسی اور دبنی علم یافن سے اخذ نہیں کی جاسکتی۔ جب کم معمول ہر دبنی جو نتر بیجیت ، طریقیت اور عقائد ومسالک کے بنیا دی شعوں میں منقسم ہے ، کے فہم کے لیے ان منعدد علوم وفنون کا مطالعہ صنروری ہے۔ جن کی نعلیم مدارس و مکا تب ہیں دی جاتی ہے۔

عقامدً انسانی زندگی کی فکری و نظر باخی اقدار کی اصلاح سے بحث کرنے ہیں۔ جب که نشریعیت وطرلقیتِ انسانی زندگی کی ظاہری و باطنی ،عملی اقدار کی اصلاح سے۔ الغرض معمول بہ دین کا وظیفہ حیاتِ انسانی کی فکری وعملی اقدار اور اخلاتی دروحانی فضاً ل کی حفاظت ، اصلاح اور فروغ ہے۔ لیکن اس حقیقت سے صرفِ نظر نہیں کیا جاسکتا کہ انسانی زندگی ہیے وضاً کی اور اقدار کی حفاظت تبھی ممکن ہے کہ وہ زندگی ہیں فی الواقع

ملہ دین تن سے اس بہلو کے بیے معیاری دین کی اصطابات اس بیے وضع کی تھی ہے کہ یہ اس جدد جہد مرستی ہیں جبر بیٹ تے جمعی اللہ علیہ وسلم کے مقصد اور نزگولِ فرآن کی غابت کی تجبل سے عبارت ہے جبر کا ذکر فرآن مجید میں " لینظہر ہ علی الدین گلم" کے الفاظ کی صورت میں آیا جسے عبارت ہے جبر کا ذکر فرآن مجید میں " لینظہر ہ علی الدین گلم" کے الفاظ کی صورت میں آیا جس میں ایک وضع کی گئی ہے کہ نی الوائع دین بنی کا بھی بہلو ہے۔ جے عملاً الذی این بیلو ہے۔ جے عملاً الذی کی بات یا جا ہے۔

موجود ہوں۔ اگرباطل تو توں کے اثر دندہ ذکہ باعث جباتِ انسانی کے فضائل ذاکل بیں بمل جیکے ہوں اوراخلاقی اقدار مبٹ کر سرے سے ختم ہوجی ہوں نوانہیں ففرو طرفیت کی تعلیم سے دوبارہ زندہ نہیں کیا جاسکتا۔ قانونِ نربعیت کا وظیفہ افدار کا تحقظ ہے ، احیار نہیں ۔ جب زندگی کے مخرکات بل جائیں۔ احوالی زمانہیں تغیر رونا ہوجائے ۔ حق کی حگہ باطل، صدت کی حگہ کذب، ملال کی جگہ عرام ، خیر کی جگہ تنگر، فضائل کی جگہ ر ذاکل اور روفانیت کی جگہ او تیت نے لے لی ہوا ورزندگی کے نفاضے تانون و شربیت کی اطاعت کے بجائے ان کی خلاف ورزی اورانحراف سے پورے ہور ہور ہے ہوں نواند ہیں صورت نراحکام نشری کے خض نفاذ سے زندگی ہیں انقلاب بیا ہو سکتا ہے اور ندا حکام فقی ہیں اجتہا و سے ۔ کیونکہ فقہ و نشر بعیت کا کام زندگی ہیں موجود افدار کی مخافت ہے ہوگی اقدار کی مجالی نہیں۔

حیب معاشرے کی حالت اس مذبک مجر جائے کہ فضائل جات ہی مرے سے
مٹ کرختم ہو چکے ہوں۔ نوان کا احیار معول ہو دین کے نفا ذسے نہیں بلکہ صرف
معیاری دین کی بحالی سے ہوسکنا ہے۔ تاریخ اسلام شاہد ہے کہ جب تک دین حق کا
سیاسی نلد بجال را اور معاشرے میں اقدارِ حیات بالفعل موجود رہیں۔ اس وقت
میں احکام نزرجیت کا نفاذ ، طریقت کی تعلیم اور عفائد کا پرچار صبح ننائج ہیدا کر آ
رہا۔ جب سے ہمارے معاشرے ہیں محیاری دین صفحل ہوا ، اسلام کا سباسی نلد و
استعلار باتی ندر ہا۔ معاشی آزادی اور استحکام معدوم ہوگیا اور معاشر قی وصدت اور
انعمان کی بنیادین قائم ندر ہیں تو اقدارِ حیات بھی نہیں ہوگئیں۔ وہ دینی ادارے
مون کے ذریعے نزرجیت ، طریقت اور عفائد کی نعلیم و تربیت کا کام ہور ہا فقالینی
مون کے ذریعے نزرویت ، طریقت اور عفائد کی نعلیم و تربیت کا کام ہور ہا فقالینی
قرار کا وشوں کے با وجود بلے اگر ہوکر رہ گئے ۔ عفائد ، او ہام میں بدل گئے اور ثرافیت
وطریقت مردہ رسوم میں ۔ عفائد اور احکام کا کوتی اثر باتی ندر ہا ۔ علی زندگ کا علاقت

معمول بردبن كى تعليمات سيمنقطع بهو كيا - چنانچران كى صحت و صرورت برات دلال بجائے زندگی بی عملی ننائج کے حوالے سے محض منطقی ، فلسفیانہ اورمنکلمانہ دلائل سے ہونے لگا۔ جس سے معا ننرے کی عملی زندگی برموت طاری ہوگئی۔ اگراب بھی علمار و واعظین محض اسی انداز کی تبییغ اور تعلیم سے معالتہ ہے کے احوال بدلنا چاہیں تویه آرزوکیونکرنمر آور ہوسکتی ہے ؟ اس لیے اس وفت فرمی زندگی کو ہمدگیرانقلاب سے بہرہ باب کرنے کے لیے پھرسے معیاری دبن کی اس جدوجمد کی صرورت ہے۔ جس سے سیاسی فرن وا فترار اہل حق کے مطابھوں میں منتقل ہوا ور فوم کی سیاسی زندگی مثبت انقلاب سے آئن ہوسکے ۔معاشرے کے اندر ایسا معاشی انقلاب بیا ہو۔جس سے ہر فرد کی زندگی معاشی تعطل سے پاک ہوا وراسس کی تخلیقی صروجهد بحال ہوسکے اور پھرمعا نثروا بیسے سماجی انقلاب سے ہمکنا رہوکہ ہرتسم کا ظلم واستخصال اورناا نصافی ونامہواری کلینہ تحتم موجائے ۔ اکدافراد کواپنے فرائص بجالانے اور دوسروں کے حفوق ا واکرنے کا محرک فراہم ہوجائے۔ اس لائے عمل کو اپنا نے سے معاترے کی اخلاتی افدار بجال مہوں گی - اسس کی زندگی میں بھرسے مطلوبہ فضائل ہیدا ہوں گے اور تب معمول بردین کانفا ذایبا وظیفه صیح طور رسرانجام دے سکے گا۔ اور فقدو تنراعیت اور مسلک وطرلفنت کی تعلیمات کے صبیح نما تجے سامنے آسکیں گے۔

# سياسي نقلا كل سماجي انقلاب برمقةم موما

قومی نصب العبین کے حصول کے بیے جس لائے عمل کا تذکرہ ہم نے پہلے کیا ہے فران مجید منعدد مقامات ہر اس کی شہادت مہیا کرما ہے۔ دین حق کا سیاسی غلبہ استحکام صبیح طور پر بحال کرائے بغیر معاشر سے ہیں مطلوبہ اخلاتی ا نقلاب بیا ہمیں کیا جا سکتا۔ حب بک سیاسی انقلاب کے ذربیعے معیاری دین مجال نہ ہو معمول ہے دبن کی برکان و تمرات سے بہرہ ور نہبی ہوا جا سکنا۔

• اس سلط بین باری تعالی انبیار و رسل کی بعثت کا ذکر کرنے ہوئے ارشا دفر آ

-: 0?

 ا-كقكة أن سكنا و سكنا و المناب المنتاب المنتاب و أن ألسنا المنتاب و أن ألسنا المنتاب و المنتاب

اس کی اور اس کے رسولوں کی ربینی استنبصال باطل اور غلبہ واستحکام حق کی خاطر ہماتہ سکے شِن کی مرد کرنا ہے۔ بسے لئیک اللہ تعالیے دنو دہی، قوت والا (اور) غالبہ فائق ہے۔

اس آبت کربر میں انبیار ورسل کی بعثت کے ساتھ نین چیزوں کے نازل کھیے جانے کا ذکر ہے ۔ کمانب ،میزان او میدبد

i- نزدل کناب کا مقصدا ورغوض وغایت بنی نوعِ انسان کوراهِ بدایت سے آشاکرنا ہے ۔ ناکہ وہ گمراہی وضلالت کی زندگی سے نجات پاکر صراطِ ستقیم پر گامزن ہوسکیں-اس مقصد کے بیے کتاب دنیوی اور اُخروی دونوں قنم کی ہابیت کا سامان جہاکرتی ہے۔

(۱۱) نزولِ میزان کامقصد کھی واضع ہے بلکہ فرآن نے نود اسے" لیکھنّو مُم المنّاسُ

بالْھِسْٹ " (ناکہ لوگ اعتدال و توازن اور مدل وا نصاف کے ساتھ قائم رہ کیں)

کے الفاظ کی صورت ہیں بیان کر دیا ہے ۔ لہذا " ترازو" اس امر کی نشا نہ ہی کر ناہے کہ

لوگ ابنی زندگی کے جملہ معاطلت ہیں نواہ وہ عبادات سے متعلق ہوں یا معاطلت ۔

دنیا سے متعلق ہوں یا اً خرت سے ۔ مرلحاظ سے مغندل اور متوازن زندگی لبرکریں ۔

دنیا سے متعلق ہوں یا اً خرت سے ۔ مرلحاظ سے مغندل اور متوازن زندگی لبرکریں ۔

کسی بھی معاطمے ہیں انتہا لیب ندی اور تشدد سے کنا ب کی تعلیمات کا مقصد فوت

ہو جانا ہے ۔ جس طرح کچے لوگوں نے دنیوی مقاع و دولت کی خاطر آخرت کو کلین شہر فراموشش کردیا اور قرآن مجید نے کہا :۔

فراموشش کردیا اور قرآن مجید نے کہا :۔

یروطیرو بھی انتہاب ندی تفاج دنبری شغف اور انہاک کی صورت ہیں اپنالیا گیا۔ اس سے برعکس کچے لوگوں نے آخرت کی خاطر دنیا کو بالکل مچوڑ دیا اور را مبانہ زندگی اپنالیا۔ یہ وطیرہ بھی انتہاب ندی تفاج آخرت کی خاطر دنیا کو بالکل مچوڑ دیا اور را مبانہ زندگی میزان ر ترازو) عطا کیے جانے کا مقصد یہی تفاکہ لوگوں ہیں دین پرعمل پیرا ہوتے ہوئے میزان ( ترازو) عطا کیے جانے کا مقصد یہی تفاکہ لوگوں ہیں دین پرعمل پیرا ہوتے ہوئے اعتبال اور توازن قائم رہے۔ ند دنیا کے شغف ہیں استفدر محو ہوجا بین کہ آخرت یا دند رہے اور نہ فکر آخرت میں محو ہونے کی برصورت ہوکہ دنیا ہی ترک ہوجا کے۔ نہ بہی اور دنیوی دونوں فرائض منصفانہ طریق پر اسس طرح ا دا ہونے جا ہمیں کہ انسانی اور دنیوی دونوں فرائض منصفانہ طریق پر اسس طرح ا دا ہونے جا ہمینیں کہ انسانی زندگی اعتدال و توازن کے باعث صبح محشن کا مرقع نظر آئے۔

(iii) نزولِ صدید کامفصد بھی قرآنِ مجبدِنے خود واضح کر دیا ہے کہ اکس ہیں

آ نجے اور فرتن ہے ۔ توگوں سے بیے منافع ہیں اور مازل اس غرض سے کیا گیا ہے کا ملا تعالے یہ دیکھنا چاہتنے ہیں کہون خدا و رسول کی مددکرہا ہے۔ بعنی خدا ورسول کے دین کے غلبہ واستحکام کے بلیے باطل قوتوں کے ساتھ جہاد کرنا ہے۔ یہ نواج جو کا لاتِ جنگ میں استعمال ہو نا ہے اور جو جنگ خدا اور رسول کے بیے اولی ی جاتی ہے اس کا واضح مقصد دین حق کا غلبہ ہوتا ہے - جیداصطلاح میں معیاری دین کی بحالی کا مام دیا گیا ہے اسس لحاظ سے بولم اور اس کی شترت و قوتت دبن حق کے غلبہ وا فتدار سے استعارہ ہے۔ جِنانِجِه تيسري جيز جررب ذوالجلال ندايين بجن انبياء ورسل كوجن كا فكراس آيت مبارکہ ہیں ہے) عطاک، وہ" دین حق کاسباسی غلبہ واستحکام" تھا کیونکہ اسس<del>ک</del>ے بغيرنه كناب الهى كى تعليمات كى كوئى على افا دىيت ممكن يفى اور نه عدل وانصاف ميشتل نظام کی ۔ " کمناب اورمنبران" دونوں سے معمول بر دین نشکبل با تا ہے اور صدید ( توت و افتدار) سے معیاری دین کی بحالی ہونی ہے -اگرید معالیش نظر نہ ہو تو او ہے کی بطور وحات كباخصوصيت كفى كه قرآن انبيارعليهم السلام كم ليصاس كم نزول كاذكر فرماتا۔ اگرفزان" لو ہے" کے نازل ہونے کا فرکر تاہدے توصاف ظاہرہے کہ اس لغظ کی کوئی دینی فضیات ہوگی اوروہ دبنی فضیلت بہی ہے جے اور بیان کر دیا گیا ہے۔ الس آیت کرمیہ سے بہ حقیقت ٹابت ہوگئی کرسباسی انقلاب کے ذریعے دین حق کا غلبه واستحكام صبيح طور بربجال كيد بغير كذاب وسُنتت كى تعليمات كامحص برجار اور تبليغ مطلوبه نتائج ببدا نهين كرسكتي -

كَمَا اشْتَخَلَفَ الَّذِيْنَ مِنْ قَبَلِهِمُ وَكَبِهُمُكِنَّ كَهُ مُ وَيُنِهُمُ الَّذِي الْ نَظَى لَهُمْ وَلَيْكِةِ الَّذِي الْ نَظَى لَهُمْ وَلَيْكِةِ كَنَّهُمُمْ مِّنُ بَعَدِ خَى فِهِ مُ الْمُسنَا ط

(التور ٥٥)

زبین بین خلافت (بینی سیاسی فرت و افتذار) عطاکر ہےگا۔ جیبے ال سے پہلے لوگوں کوعطاکی تفی اور نفینیاً (اس فوت و افتدار کے باعث) ان کا وہ دبین جو اس نے ان کے بیے بیند فرطایا ہے تھا کم اس نے ان کے بیے بیند فرطایا ہے تھا کم کر دھے گا اور راسس طرح) بقیناً وہ ان کے سابقہ خوف وغم کو امن وسلامتی سے بدل دسے گا۔

اس آیت میں صالح مسلمانوں کو زمین میں خلافت بعنی حکومت وسلطنت اور توت وا قندارعطا كيے جانے كا ذكر ہے - اس كامقصد سى بيان كيا كيا ہے كاس کے ذریعے دین عن کو استحکام اور موتز نفا ذکا ماحول مُبستر آئے۔ کیو نکہ بیاسی افتدار کے بغیردین کا استحکام اور نفا ذخمکن ہی نہیں۔اسی طرح بریجی واضح کر دیا گیاہے كرمياسى انفلاب كے بعد سى معاشرے سے نوف وغم كى حالت كوبرلا جا سكتا ہے ور اس كى جكمه امن وسلامتى كا ما حول ببداكبا جاسكتاب، وبن كأنمكن اور انتحكام درهنيف اخلاتی انقلاب ہے اور معاشر سے کا خوف وعم کے محرکات سے نجان باکر اس و س سنتنی کے ماحول سے سمکنار موجانا مطلوبہ سماجی انقلاب - بیر اخلاقی اور سماجی انقلاب فی الوافع سیاسی انقلاب کے بعد ہی بیا ہو سکتے ہیں۔ جبیا کہ قرآن صکیم کی اس آبت سے صراحة " أبت ہے كه خلافت ارصنى كے صول كے بعدى زبين بى دبنى التحكام اورمعانثرتي امن تجال بهوسكنا ہے ورنرے باطل کے افت رار میں تفتوٰی کی آرزو ہے کیا حسین فریب جو کھاتے ہوئے ہیں ہم

ا وراگر الله تعالیٰ لوگوں میں سے تعیق كوبعض كے ذريعے دفع نہ فرماتے بعنی لوگ انقلابی جدوجهد کے دربیعه ایک دوسرے کوسیاسی طور برنعیست فی ابود زكر نے تربقیناً وہ خانقابی ، گرجے، کلیسے اور مسجدیں بُرباد ہرجا تیں جن بيس بمبتزت الثدكانام ببإحانا ہے اور بفينياً الله تعليه إس كى مدد فرمات كالجح اس کے دبن کی مددکر تا ہے ۔ بنتا۔ التيدتعالي فدرت والاغالب ہے۔وہ لوگ که اگریم انهبس زمین بس ا فتدار دیں تووہ نماز قائم کریں اورز کوۃ دیل ور بجلائی کا حکم ( دیےرا سے عام) کربی اور الوكوں كو) بالى سے روكين ورسب كامول كا انجام الله بي كے ما عظ ميں ہے۔

 قرآنِ مجبد نے اس امرکومزید دوٹوک اغاز میں ایوں واضح کیا ہے:۔ ٣- وَلَوْلَا وَفَعُ اللَّهِ النَّاسَ بَعْضَهُمْ بِبَعْضِ لَّهُ لِهِ مَثْ صَوَامِعُ وَبِسَعٌ قَ صَلَوْتُ تَهَسْجِدُ بِشُدُّكُرُ فِيْهَا اسْمُ اللهِ كَشِيرًا ط كَلَيكَنْكُصُرَنَّ اللَّهِ مَنُ يَّنَصُرُهُ لَا إِنَّ اللَّهَ كَفَوِيٌّ ثُ عَزِيْنَ وَأَكَّذَيْنَ إِنْ مَكَّنَاهُمْ في الْاَرْضِ آخَامُ قِ الصَّلَى ةَ وَا تَوُاللَّ كَامَوُوْل بالْمَعُرُقُفِ وَنَهَقُا عَنِ الْمُنْكَرِدُ وَلِلْهِ عَاقِبَةُ الأثمثق

(41,40,811)

بہلی آبت ہیں " بعض اوگوں کا بعض کے ذریعے بیت ونابود کیا جانا "در عقیقت اس انقلابی صروجهدا ورسیاسی جنگ کی طرف اثنارہ ہے جوباطل کے استبصال ا در حن کے غلبہ و استعلار سے عبارت ہو- جنائجہ فا نون فدرت کے مطابن اسی کے نتيجه مي سياسي قوت اورا فتدار بعض طبقات سے جين كر معبض طبقات كومنتفل ہومار مہاہے۔فران حکیماس اُ فاقی حقیقت کی نوجیہ بیان کرری ہے کہ اگر۔

سیاسی غلبروا نیزار کی منتقلی کا به نظام روئے زبین پر مرقبے نہ ہونا نوطا نقا ہیں ،
گرجے ، کیلیے اور مجدیں انغرض وہ ندہبی ادر دوحانی مراکز جن سے دین آباد ہے تباہ و
بربادادر وبران ہوجائیں ۔ گوبا ندم ب اور روحانیت کا وجود محض دین حق کے سیاسی
غلبرد استحکام کا مرہونِ منتق ہے ۔ اگر سیاسی فوتت اور افتدار باطل فونوں کے
باس رہے ۔ اہلِ حق سیاسی اور انقلابی جنگ کے ذریعے ان کے آنزونفوذ کو ختم نہ
کرسکیس نوزین برخدا کا نام بینا بھی ڈسٹوار ہوجائے ۔

اكرردكي زين برخفلف مركزون مين خداكانام لياجانا بيصة تواكس كى وجريهى ہے کہ و نتاً فو قناً افتدار اور سباسی فوت اہلِ باطل سے اہلِ حق کونتقل ہوتی رہتی ہے الس كے بعد برا علان كباكيا كم جوشخص دبن حق كى مددكرے كا ربعنى الس كے علبه والحكا كى خاطر باطل تونوں سے سكرائے كا - اللہ نعامے بھى بفینیا اس كى مدوكریں ہے ۔ دوسرى آيت بي اسى حقيقت كودم رات بهوك كما جار باسك كما بل حق اكر دين اسلام کے غلبہ و استحکام کو بجال کرالیں ۔ بعنی ان کوسیاسی قوت وا قبدار نصیب ہو<del>جا ہے</del> تو پھر بہر صورت نما زاور زکواۃ کا نظام بیا ہرجائے گا۔ نیک کوفر دغ ملے گا در بدی کی جاہے گی - اسی تبدیلی کا نام ا خلانی اورمعائنرتی ا نقلاب ہے جومقصو دِ جد و بہد ہے ۔ سکن بیمنزل با فاعده منتظم سیاسی انقلاب، کے بغیرحاصل نہیں ہوسکتی۔ نفران محبیر حضرت موسی علیه السلام اور فرعون کے ذکریس یوں بیان کرنا ہے کہ مصرکا سباسی افتدار فرعون کے بائس تھا۔ ہرسمت اسس کا حکم طبنا تھا۔ اندرب صورت يرممكن نريفا كمرسى عليه السلام كم محض دعوت وتبليغ سيمطلوبها نفلاب ببإبهو لوگ کھلے بندول آپ ہے۔ ایمان ہے آئنے اور دین عن کو فروغ ملنا - اسی صورتِ حال کے بارسيس ارشادم وتاسه: -

بس موسی میرا بیان نر لائے مگران کی قوم

٣- خَمَا امَنَ لِهِ يُحْسِكُمْ إِلَّا

کی اولا دبیں سے کچھ لوگ ، وہ فرعون اور اسس کے درباریوں سے خوفزدہ تنظے کہ کہیں وہ (ان کے ابمان لانے کی صورت بیں) انہیں کئی صیب سے بیٹ منبلا نہ کردیں ۔ کیونکہ فرعون زبین پرصاحبِ فرید اقترار کے ایک البینے طلم واستبدادیں) میں انہیں کرویا ہے اور وہ بینک (اپنے طلم واستبدادیں) حدسے گذر بیکا تھا۔ حدسے گذر بیکا تھا۔

دُرِيَّة بِهِ مِنْ فَوْمِهِ عَلَىٰ خَوْمَهُ عَلَىٰ خَوْمَهُ عَلَىٰ خَوْمَ فَوْمَ عَلَىٰ خَوْمَ فَوْنَ عَلَىٰ خَوْمَ فَوْمَ عَوْمَ فَا خَوْمَ فَا ثَانَ يَفْتُذِنَهُ مُ اللهُ مُنَا المُسْرِفِينَ فَوَاتِّكُ لَمِنَ المُسْرِفِينَ وَاتِّبَ لَمِنَ المُسْرِفِينَ وَاتِّبَ لَمِنَ المُسْرِفِينَ وَاتِّبَ لَمِنَ المُسْرِفِينَ وَاتِّبَ لَمِنَ المُسْرِفِينَ وَاتِبَ لَمِن المُسْرِفِينَ وَاتِبَ لَمِن المُسْرِفِينَ وَاتِبَ المُسْرِفِينَ وَاتِبَ المُسْرِفِينَ وَاتَبَ المُسْرِفِينَ وَالْرَبِينَ المُسْرِفِينَ وَالْمَالِمُ المُسْرِفِينَ وَالْمُسْرِفِينَ وَالْمَالِمُ المُسْرِفِينَ وَالْمَالِمُ المُسْرِفِينَ وَالْمَالِمُ المُسْرِفِينَ وَالْمَالِمُ المُسْرِفِينَ وَالْمَالِمُ المُسْرِفِينَ وَالْمَالِمُ المُسْرِقِينَ وَالْمَالِمُ المُسْرِقِينَ وَالْمَالِمُ المُسْرِقِينَ وَالْمَالِمُ المُسْرِقِينَ وَالْمَالِمُ المُسْرِقِينَ وَالْمَالِمُ المُسْرِقِينَ وَالْمَالِمُ المُسْرِينَ وَالْمَالِمُ المُسْرِقِينَ وَالْمَالِمُ المُسْرِقِينَ وَالْمَالِمُ المُسْرِقِينَ وَالْمَالِمُ المُسْرِقِينَ وَالْمَالِمُ المُسْرِقِينَ وَالْمَالِمُ المُسْرِقِينَ وَالْمُسْرِقِينَ وَالْمَالَالِمُ المُسْرِقِينَ وَالْمَالِمُ المُسْرِقِينَ وَالْمُلْمِينَ وَالْمُ الْمُسْرِقِينَ وَالْمُسْرِقِينَ وَالْمُنْ وَالْمُسْرِقِينَ وَالْمُسْرِقِينَ وَالْمُسْرِقِينَ وَالْمُسْرِقِينَ وَالْمُسْرِينَ وَالْمُسْرِقِينَ وَالْمُسْرِقِينَ وَالْمُسْرِقِينَ وَالْمُسْرِقِينَ وَالْمُسْرِقِينَ وَالْمُسْرِقِينَ وَالْمُسْرِقِينَ وَالْمُسُولِينَ وَالْمُسْرِقُونَ وَالْمُسْرِقِينَ وَالْمُسْرِقِينَ وَل

اس آیت کربہ نے منذکرہ بالاحقیقت پر مہرتصدیق ثبت کردی ہے کہ باطل طاغوتی قرت واقتدار کے ہوتے ہوئے تن کو قبولِ عام اور فروغ نام ملنا دُشُوار تھا لوگ صاحبِ افتدار کے ظلم و نشد دکے خون سے اسلام کے دائرے بیں داخل ہونے کے لیے نبار زیتھے ۔ اندریں صورت وہاں بھی پہلے سباسی انقلاب مطلوب تھا جس سے دین حق کو قبول واستحکام نصیب ہوا و راسس کے بعد ہی مطلوب اخلائی انقلاب، بہا ہوسکتا نفا۔ بنی اسرائیل کرفرعوں کے دست نظلم سے نجات دلائے بغیر بعثنتِ موموی کا مقصد بابئر تحیل کونہ بہنچ سکتا تھا۔

جنائج آپ کرهم دیاگیا که سب سے پہلے دربارِ فرعون میں جاکردعوتِ می دیں آگر ایوانِ افتدار میں انقلاب بیا ہوگیا نوبوری قرم کے بیسے سیدھی راہ ہرجینا آسان ہوآیا گا۔ باری نعالے نے موسی علیہ انسازم کوارشا دفرمایا :-

۵- اِذُهُ کُ اِلَىٰ فِنْ عَنْ اَلَىٰ فِنْ عَنْ اَلَىٰ اِلْمَا اِلَّهِ اِلَّهِ اِلَّهِ اِلْمَا اِلَّهِ الْمَا اِلَّهِ الْمَا الْمَالْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَالْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمَا الْمُعْلِمُ الْمَا الْمَا الْمُعْلِمُ الْمَا الْمُعْلِمُ الْمُعْ

'نم دونوں فرعون کے باس جاؤے وہ *مرکتن* وباغی ہوجیکا ہے۔

٧- إِذْ هَبَا إِلَىٰ فِنْ عَوْنَ إِنَّهُ طَعٰی (طر ۲۳۰)

اس کے بعد انہیں یہ بھی بنایا گیا کہ نہیں ایوانِ اقتدار میں بیغام حق پہنچا کر بنی

اسرائیل کی سیاسی از ادی کا مطالبر کر نا ہے :-

اس کے پاکس جاؤ ادر کھومم تبرے رب کے رسول ہی تو ہمارے ساتھ بنی الرکیل کو (آزاد کرکے) روانہ کردے اور انہیں ا پنے جرواستبداد کا تنکارنر بنا۔

٤- فَأُرْتِيلِكُ فَفُولًا إِنَّا رَسُولًا رَبِّكَ خَارُسِلُ مَعَنَا بَنِيَ اِسْ مَلَّامِيْتُلَ وَكَانَعُ كَذِّ بُهُمُ (46, 14)

حضرت موسی تنے فومی آزا دی کا مذصرف مطالبہ کیا بلکہ بالاً غربصورتِ ہجرت ابنی قوم کرسیاسی آزادی کی دولت سے بہرہ وریجی کیا۔ کیونکہ اس کے بغیران کی جذف ا پنے انام کو نہیں بہنچ سکتی تھی۔

 فرآنِ مجیر میں حضرت یوسف علیہ السلام کی نسبت ندکورہے کہ انھوں نے فرعون مصرك دربارس معتمدا ورمع بزنسليم بوجانے كے بعديد مطالب كياكم" مجھے زبین بین نصرّف اورا فنداردیا جائے ناکہوہ ہرائین بربانی کےمطابق اصلاح احوال ک مُؤْزَا ورنننج خير كوئشش كرسكيس ٤٠٠ ارشاد جو تاسب :-.

بوسف نے کہا ۔ مجھے زمین کے غزانوں پر متفترف اور مقندر کردے۔ بیشک میں حفاظت کرنے والا اورعلم وحکمت والانا بت ہول کا اور اسی طرح ہم يوسف كواس مك برا فتذار بخشاأس یں جہاں جا ہے تھ کا نہ کرے۔ ہم جے

 مَالَ اجْعَلْنِیْ عَلیٰ خَزَاشِن الْدَرْضِ اِنْيِ حَفِينُظُ عَلِيْحٌ ه وَكُذَا لِكَ مَكَنَّا كِيمُوسُفَ فِي الْاَدُضِ بَيْتَبَعَّالُ مِنْهِكَا حَيْثُ يَشَاءُ لا نُصِيبُ بِىحْمَتِنَا مَنْ نَسَشَاعُ

جاہتے ہیں اپنی رحمہ اسے نواز نے ہیں ادر نبک لوگوں کا اجرصاکع نہیں کرتے بعنی ان ل مگ ودوکو بے بیجہ نہیں جا وَلَا نُضِيتُعُ ٱجْرَالْمُحُسِنِينَ (برست،۵۵'۵۵)

دیتے۔

یوست کا بینم برموکرسباسی قزت وا قندار کوطلب کرناا درمنصب حکومت پرفائز ہونا اس امر پر دلالت کرناہے کہ اس فریعے کوا بنائے بغیران کامقصد بعثت پررانہ بس ہوسکتا تھا۔ ورنہ وہ کسی قسم کی جاہ وحثمت اور عہدہ ومنصب کے خواہشمند نہ تھے اور نہ ہی ان کے لیے سباسی افتدار مقصود بالذّات، تھا۔

خود آنخضرت صلے اللہ علیہ کویہ دعا نافیس کی گئی ہے: ۔

اوربوں عرض کر کہ اسے میرسے رہے مجھے
رمنفصد بعثنت کی جدوجہ مدہیں سجائی
اورعز بنت کے ساتھ داخل کرا درائس
بیں سے سچائی اورعز بنت کے سرتھنے
رعہ مرہ برآ فرماکر) با ہر لیے جا اور مجھے
ابنی طریت سے مدد کا را قندار عطا فرما۔

9- وَقُلْ تَرْجِ الْمُخِلِيِّ مُدُخَلَ صِدُنِ قَ اَحْتُرِ حَبِي مُحَتَّرِ عَجِي مُحَتَّرِجَ صِدْنِ قَ اجْعَلْ لِيْ مِرِثُ صَدْنِ قَ اجْعَلْ لِيْ مِرِثُ لَدُّنْكُ سُلْطَانًا نَصِيلًا (بنی امرابیل ۲۰۰۸)

باری تعالیٰ کی طرف سے بنی اکرم کو اس دعاکی تعلیم اس حقیقت کی خمآذی کرنی ہے کہ غلبۂ حق کا وہ عالمکیر شن جو حضور کومقصدِ بعثنت کے طور پر عطاکیا گبانھا ایک ہمہ گیرسیاسی افقدار کی نابیّد ایک ہمہ گیرسیاسی افقدار کی نابیّد حمایت کے بغیر کی بل مورّز سیاسی افتدار کی نابیّد حمایت کے بغیر کی بل بربہیں ہوسکتا تھا۔ اس لیے آب نے اس امر کی دعا فرائی۔ اور اسی داست ہے بغیر کی بدائی دعا فرائی۔ اور اسی داست ہے تیام کائی اور اسی داست ہے تیام کائی کی سربراہی مملکت کے انعقاد اور عالم کفرے مقابلے بیں اسلام کی سیاسی فتوحات کی سربراہی مملکت کے انعقاد اور عالم کفرکے متقابلے بیں اسلام کی سیاسی فتوحات

كة ذربع ده جدوجهدا بن آنام كوببني - سباسى الفلاسية كة تفاضے كوبرداً لرنے سے ہى حن كاغلبه اور ماطل كى تكست مستم برسكتى تفى - جنانج ندكورہ بالا دعائبر كلمات كے بعد بہ اعلان كبا گيا : -

ا ور فرما میسے کہ حق آبا اور باطل مِٹ گیا۔ بے نسک باطل کومٹنا ہی تفا۔

او قُلُ جَاءَ الْحَقَّ وَ
 الْ الْسَاطِلُ هُ إِنَّ الْسَاطِلَ
 كَانَ نَ هُوَفَاً (بَالِمَالِيَلُ الْمَالِيَلُ الْمَالِيَ لَلْمَالِيَلُ الْمَالِيَلُ الْمَالِيَ الْمَالِيَ لَيْلِي الْمَالِيَ الْمَالِيَ الْمَالِيَ الْمَالِيَ الْمَالِيَ الْمَالِي الْمَالِيَ الْمَالِيلُ اللَّهِ الْمَالِيلُ اللَّهِ اللَّهُ اللْمُلْعُلُلُكُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا

ندكوره بالاتمام آيات سے اس امر بردوست پاتى بىك قرآنى شهاد يجيمطابق برايك أل حقيقت بهد كم معبارى دين تعنى اسلام كاسياسى غلبه واستحكام اور انقلابي فوت دا فندار صیح طور بربحال کرائے بغیر معاشرتی اور اخلاقی انقلاب بیا کرنا ناممکن ہے۔ اس امرکا بھی انکار نہیں کیا جاسکنا کہ سیاسی انقلاب کی بائیداری معاشی استحکام کے بغیر ممکن نہیں ۔ کبونکہ معاشی انقلاب ہی سیاسی انقلاب کے مفا صدا ور نتائج کو محفوظ رکھ سکتا ہے۔ لندا سیاسی اورمعاشی انقلاب ہی کی راہ ایسی راہ ہے جس کے ذریعے معانتره اخلاقی دسماجی انقلاب سے ہمکنار ہوتاہے اور دبنِ اسلام کے نفاذ کو تا شراور بينج خيزي ميسرآتي ہے۔ورز عبادات ومعاملاتِ تتربعیت کا برجار ہویا اخلاق و روحانیت کی تعلیم ، حدو دِشر لیبت کا نفا ذہو با دیگر تعلیمات اسلامی کی تبلیغ ، قوم اجناعي طور برمنزل مفصود بك نهيس بينج سكنى - قوم كے منزل مراد بك بهنجنے كا لائحه عمل صرف سیاسی ا درمعاشی انقلاب ہی ہے جوا پنے بینچ کے طور برسماجی ور اخلاقی انقلاب كوجنم د بناب اورايك ابسے مثالى معائنرے كى نشكيل وجود مي آتى بصرح عالمي سطح برغلبه اسلام كي خاطرا نقلاب كي ضامن بهو\_

قومی زندگی کے اصلاح طلب پہلو

جیساکہ بہلے میان کیا جا جا ہے کہ فوی زندگی بین بنیادی شعبوں بڑتمل ہے۔

سیاسی معاشی اور معاشرتی - بہتینوں شعبے اطاعت اور انحراف کے تضاد پر مبنی ہیں - ان میں سے ہرایک محصوص نوعیت کے بھا ڈسے ہمکنا رہے جس کو صبحے طور پر متعین کیے بنجے مطلوبہ اصلاح نہیں ہوسکتی -

## سیاسی ندگی کا بگاڑ اور اس کی اسسالے (سیاسی لاتحہ عمل)

قومی سطح بیرسیاسی زندگی کا جگاڑ" ہوسی اقتدار" ہے۔ یہ اس صدی غالب
ہوتی ہے کہ حاکم خود کو ہر فانون ، ضالطہ واصول اور جوابہ ہی کے تصریت بالاز
سمح جنا ہے۔ اس آمرانہ ذہن کے نتیجہ بیں افتدار فانون کا ہونے کے بجائے بذا ،
خود حاکم کا ہوجانا ہے۔ اس طرح عاکم اور محکوم دونوں کے معادات جداجدا ہو
جانے ہیں اور ان میں تصادم ٹنروع ہوجانا ہے۔ اس تصادم کے نتیج بین کی طوف سے جورد استبداد کا آغازہونا ہے اور بالاً خربوری قرمی زندگی لافانونیت
کی طرف سے جورد استبداد کا آغازہونا ہے اور بالاً خربوری قرمی زندگی لافانونیت
کا شکار ہوجانی ہے۔ جوانجام کا رتبا ہی وہلاکت پرمنتج ہوتی ہے۔ اس ببلوکا ذکر

جب ہم کسی قوم کو ہلاک کرنا چاہتے ہیں اس کے سرداروں اورصا کموں پراحکام بھیجتے ہیں ۔ بھردہ ان سے انخراف کتے ہیں نرائس پر حجت تمام ہموجاتی ہے پھر ہم اسے تباہ وہرباد کر دینتے ہیں ۔ فَرَآنِ مَجِيرِين اس طرح آبا ہے:-وَإِذَا اَنَ ذُنَا آنَ نُنُهُ لِلَّهُ فَرُيَةً اَ مَنْ اَ مُنْ وَبِهُ اَفْهَا فَاهَدَ فُرِيَةً وَيشِهَا فَ حَنَّ عَلِمُهَا الْفَوْلُ فَدَ مَمَنُ لُهَا تَدُمِيرًا (بنی الزَبِل ۱۲)

الس آیتِ مبارک کے بیان سے برامر بابیۃ نبوت کوپہنچ گیا کہ فوموں کا بیاسی طور

برتباه وبرباد مهونا حكام ك أكراف كى بنار بربهونا بصبح بهوس اقتدارك باعث معرض وجود میں آنا ہے۔

اس ببلوكى اصلاح بون ممكن سے كه حالحم ومحكوم دولوں كيساں طور برمنزل من اللّٰہ قانون کے نابع ہوں اور حکام کوعوام کی بھی تواہی کے جذیے سے ضبط و انقیاد کا ایسا یا بندبنایا جائے کہ بوری قوم ایک موٹرسیاسی قوتت بن کرم فسم کے اندردنی دبیرونی موجبات خوف دغم کا تدارک کرسکے۔

سیاسی زندگی کی اصلاح کے لیے فرانی ضابط ان دو آیات میں مندج ہے۔ بي تنك الله تعالى تهيبن حكم دينتي بي سبرد کرد وحوان کے اہل اور حفدار ہیں اور (اسے حاکمو) جب تم بوگوں کے درمیان فيصلے كرونوعدل وا نصاف سے كرور بشك الله تهيس كبابي فوانسيت فراتي ي الله سنتا ويجينا ہے اے الما والو! الله كى ا طاعت كرو ا ور رسول <u>يميدا</u> لدي<sup>ا</sup> عليرو كم كي اطاعت كروا درحجتم بس سعه مناصب حکومت پرفائز ہیں۔بیں اگرتہاہے درمیان (بعن تهارسے ورحکام کے درمیان) کسی بات برنزاع ہوجائے نواسصالتهرا وررسول كيطرب حنى فييل کے بیے بوٹا دو۔ اگرنم اللہ اور قبامت

إِنَّ اللَّهَ يَا مُسُوكِكُو اَنَّ نُؤَدُّ وَاللَّا المنت الل أعُلِهما وَإِذَا حَكَمَتُم مُ كَنَّم (مِضْمَى) المنتبى ال الوكول ك بَيْنَ النَّاسِ اَن تَعَكُمُ وَلَ بِالْعَسَدُلِ طِ إِنَّ اللَّهُ يِغِيبَا يَعِظُكُمْ مِهِ طِ إِنَّ اللهُ كَانَ سَمِيتُعًا بُصِيبُواً ه سِلِياً اَيَّكُهَا الْكَيْذِيْنَ الْمَنْقُ الطِيبُعُقُ الله كَاكِطِيعُوْاالرَّسُوْلُ كَ أوُلِي الْاَمْسِ مِنْكُورُ حَسَرِانُ تَنَاذَعُتُمُ فِي شَيءٍ فَكُرُدُّهُ إلى اللهِ وَالرَّسُولِ إِنْ كُنُتُكُمُ نَى مِنْ وَنَ بِاللَّهِ وَالْبَوْمِ الْآخِرِ ذالِكَ حَبَيْنُ قَ ٱحْسَنُ نَاوِمُلِا (النيار، ۱۵، ۵۹)

برايمان ركفت موتويه بهتر بهاوراس كا انجام کا مرب سے احتجاہے۔

بهلی آیت میں افتدار اور مناصب حکومت کوسرا سرا مانت فرار دیا گیا ہے اور اس ا ما نت کا حال بھی اصلاً عوام کو فرار دیا گیا ہے اور انھیں بر مُلقین کی گئی ہے کہ بر ا مانتیں صرف ان لوگوں کے سپرد کرو جو ان کے اہل اور سبجے حقدار ہیں۔ بینی فنیس م اقندار سے بلیے تن رائے دہی استعمال کرنے ہوتے یہ امر ملحظ دہنا جاہئے کہ صرف ا بل اور تحق ا قراد ہی ا مانتِ افتدار کوسنجا لنے کے لیے منتخب کیے جائیں۔علمی اور کی طور ير ناابل اورغير منتح افراد قه امانت أفتذار كومبنحط ليف كمه يعين ودكوسيش كرسيجة بي اورنر انهیں منتخب کیا جا سکتا ہے۔ یہ بات لوگوں کو حکم اللی کے طور بریمی جارہی ہے یس میں کئی قنم کی رعابت کی کوئی محنجالش نہیں ۔ان آیات کے مضابین پر تفصیلی روشنی تدانشاراللدان كى تفسير كے موقع برڈ الى جائے گی۔ يهال سياسى جھاڑ كے ليے جو ضابطه مندرج ہواہے، اختصار کے ساتھ عرض کیاجا تاہے۔اس ضابطے تھیاہم بكات درج ذيل بين :-

 آفتدار اورمناصبِ حکومت سراسراهٔ نت ہیں۔ کسی کی ملکیت یا وراثت نہیں۔ ﴿ يَمَا نَتِ افتدار كے اصل عامل عوام ہیں حكام نہیں ۔ بیرامانت ، حقِ رائے كى صورت میں اللہ نعالیٰ کی طرف سے عوام کوعطاکی گئی ہے۔ 

کے استعمال سے عمل میں آنا جا ہتنے کیونکہ انائنیں شیرد کرنے کا حکم عوام کو دیا گیا ہے۔ اس لیے یہ انسی کاحق ہے کہ کس کومنظب حکومت کے لیے منتخب کریں - کوئی شخص عوام سے خدا کا برعطاکر دہ حق عصب نہیں کرسکتا۔اس لحاظ سے اسلامی حکومت کاصیحے معنوں میں نمائندہ اورمنتخبہ حکومت " ہونا اشد صروری ہے۔

مسندِ حکومت کے بیے صرف اہل اور خدار افراد کرہی منتخب کیا جا سکتا ہے :

ہ س و ناکس اور بے علم و بے عمل شخص قیامِ اقتدار کے لئے عاقل وبالغ ہونے کی بناء پر اپنا ووٹ تو استعال کرسکتا ہے کیکن بطور نمائندہ منتخب نہیں ہوسکتا۔ گویا نمائندے (Candidate) کے لئے علم وحمل کے لحاظ سے اہلیت و قابلیت کی شرط ناگزیر ہے الله تیام افتدار عوام اور نما مندول کے درمیان ایک قابل ملین معاہدہ ہے۔ جس کی شرائط کا بورا کرما فریقین پرفرض ہے۔

﴿ منصبِ حكومت برفائز ہونے كے بعد حكام كے ذمے عدل وانصاف كا قائم کرنا لازم آنا ہے ہیں کی خلاف ورزی سے وہ امانتِ اقتدار کوسنبھا لے رکھنے کے

و ہولوگ حکام کو امانتِ افتدار سنجالنے کے بیے منتخب کرنے ہیں وہی ہیں

انحرات کی صورت میں منصب سے معزول بھی کرسکتے ہیں۔ حاکم اور محکوم دونوں نعلا و رسول سے قانون سے بیماں طور بڑا بع ہونے حاشد

 کام ک اطاعت مشروط ہوتی ہے۔ اگر وہ نود خدا ورسول کے احکام کے "ابع نرربین توعوام بران کی اطاعت فرص نهبین رمنی -

 عوام کو حکام سے اختلات کرنے بلک نزاع کرنے کا بھی حق حاصل ہے۔ عوام كوتنقيدا ورموا فذم كي سے محروم نبير كياجا سكنا - ان كواكس عن سے محروم كرناسب مصرر الباسي ظلم ادر احكام قرآني كي صريح خلاف ورزي ہے۔ ا عوام اور احکام کے درمبان اختلاف کی صورت بین کسی کی را سے بھی خصوصی طور پر رعایت یا فنة یا فائن منیس مونی-

الس بززاعی معاطے بیں آخری سندخدا ورسول کا حکم ہوتا ہے۔ بعنی قرآن وہنات كوآ بمبنی اور دستوری طور برحتی وقطعی مونے كا درجه حاصل سے اور بركوئی اسى كا پابندہے۔ مکڈ فراک وسُنّت کی حیثیت رہاستی دستورسے بالاتر ہونی ہے۔

وی خران وسُنّت پرمنبی فیصلہ صا در کرنے والی عدلبہ آئیبنی طور پررہاست کی مقنّندا در انتظامہ ہے کمل طور پر آزاد ، فاکن اور بالاتر ہوئی جاہئے تاکہ دہ حکام مح علط فیصلوں کو کالعدم قرار دسے سکے۔

(ا) ہوسی افتدار اور ہوسی آمرست پر مبنی نظام حکومت انجام کارنباہی کاباعث ہونا ہے۔ جب کہ ندکورہ بالا" سباسی اور دستوری ضابطہ" ہی اجنماعی بہنری اور فرمی اصلاح وفلاح کا ضامن ہے۔

اگر قومی سطح پرسیاسی زندگی کی اصلاح ندکورة الصدرلائح عمل اور سباسی قسم دستوری ضا بسطے کے مطابان کی جائے تو کوئی دجر نہیں کہ فومی زندگی ثنا ندار سسیاسی انقلاب سے ممکنا رنز ہو۔

### معاشی زندگی کا جگار اور اس کی صلاح (معاشی لا تخسی عمل )

تفودسے خودمی اور بالاخر محکومی وغلامی حبیبی صورتِ حال کا سامناکرنا بر آہے! س بھاد کی اصلاح بوں ممکن ہے کہ افرادِ معاننرہ کے ول و دماغ سے نوب نلاسس کو دفع کرکے معاشی نعطک اورغیر فطری افتضادی تفاوت کے خاتمے کا ایسا مؤنز نظام وضع کیا جائے کہ منرخص کی خلیقی حدوجہ دیجال ہوئے۔

یراصلاح اس وقت کی ممکن نہیں جب کک سرایہ داراندا وراسنحصالی تصورِ ملکبت سے نہیں بدل دباجا آ کیونکہ تمام تصورِ ملکبت سے نہیں بدل دباجا آ کیونکہ تمام مفاد برست، دسبسکا را و را جارہ کا ر فوتیں اس معاشی انقلاب کے راستے ہیں مزاحم ہوں گی ۔

اسلام کا حفیفی تصوّرِ ملکیت جو فران وسنّت کی نصوص سے نابت ہے۔ فیا کے سابخہ سماری محتاب " اسلام کا نصوّرِ ملکیت " ہیں ملاحظہ فرمائیں ۔ بہاں اسس کی ملخیص چند تفظوں میں میٹیسِ خدمت ہے۔

ملکی مع حفیقت میں دو بنیا دی حفوق کا نام ہے: -من ملک اور حق انتفاع

حق تملک سے مرا دکھی چیز بریطا ہری قبضہ و نصرف کا قافرنی حق ہے۔ اس چیز کو آگے فروخت کرنا ، ہمبر کرنا با اس میں مزید سی قسم کا نصرف اسی حق تملک کی وجہسے واقع ہونا ہے۔ ملکبت کا حق تماک کے اعتبار سے افرادی مذک کی وجہسے واقع ہونا ہے۔ ملکبت کا حق تماک کے اعتبار سے افرادی مذک مختص ہونا ہا نہونا و دونوں صورتیں صحیح ہیں۔ حق انتفاع سے مرا دکھی مقبوضہ چیز سے نفع حاصل کرنے کا حق ہے ہو منافع اورمفا دات اس چیز سے حاصل ہوسکتے ہیں۔ ان سے نودکو فائد ہ بہنچانا مسی حق کی نبار پر جائز تصور ہونا ہے۔ حق انتفاع کے اغتبار سے ملکبت کو محض انفرادی حد نک مختص رکھنا جائز نہیں۔ اشبار سے نفع انتفا نے کے حق ہیں ورونا ہے۔ حق انتفاع کے اغتبار سے ملکبت کو محض انفرادی حد نک مختص رکھنا جائز نہیں۔ استبار سے نفع انتفا نے کے حق ہیں ورونا ہے۔

کوبھی ننرکیک کرنے کا برابر حکم ہے۔ یہ تنگک اور اس کے دواز مات بعنی فیضہ و نصرت یں انفرادی مکیبت کے احتصاص کی طرح حقِ انتفاع کوبھی صرف انفرادی اور نجی سے یک مخصوص رکھنا نئر بعیت اسلامیہ کی روسے دسیسہ کاری بخل اور از کیار و اکتفار ہے اور بہجرام ہے۔

فران حکیم نے اس مفاد برستانہ نصور کی اصلاح اس انقلابی تصور کے ذریعے لی سے : -

اور تمام مال داروں کے احوال و ذرائع بی سوال کرنے والوں اور ضرور تمندوں کا حق ہے۔ َ فِئِ آمُوَا لِهِمْ حَقَّ لِلْسَّامِّلِ وَالْهَ حَسُرُقُهِم وَالْهِ حَسُرُقُهِم (فادلِبِ 19)

( فارلیت ۱۹ ) کاحق ہے

کھرکی ہتنے کی چیزوں کو دوسروں سے روک رکھنے کی ندتمت ندکرنا بلکدلوگوں کو اپنی انبیا تے صرف کے منافع کو صرف اپنی ذات براستعمال کرنے بر" دین کا جھٹلانے الا" تزارنه دبيًا - برشخض اين جمله اموال و ذرا تع كا قبضه و نصرف ا بنه پاسس مى ركھے ، لیکن ایک مخصوص حذ کک دوسرول کوان اموال کے منافع او رمفادات بیں اکس طرح نزكي كرمے كداس كے حيط كفالت بيں رہنے والے كئى شخص بربھي معاشى نعطل ما في نردسے اور ہراکی کی تخلیقی حدوجہدی بحالی کی ضمانت میتسرا آجائے -اس انداز کی نفع بخنتی کومرف اخلاقی قزت سے ہی نہیں بایک قانون کی قوت نافذہ کے در بعے محفوظ كباجا سكنابهن يحبطر كفالمن كا ندرين أننفاع بس مقدم وموخركون به -اس كے ليے زجيات مقربي - اس ليے كوئى الحجن يا انتباس بيدانہيں ہوسكنا-اگرسوسائٹی کے پورے معاشی ڈھا نچے اور افتضا دی نظام کو مکیت کے اسس انقلابی تصوّر کی بنیا دیراستوار کمیا جائے نونہ از کا زِرکا اندلبتہ مابی رہے ، نہ کسی کے معاشى تعطّل كا اور زغير فطرى افتضادى نفاوت كا- برشخص كى تحليقى جدوبهد كم بحال ہوجا نے سے افتصادی زندگی کا جھاڑ ختم ہوجائے گا اور ابیا معاشی انقلاب بیا ہوگا ہو معاشرتی زندگی میں فیصلہ کن نبد بلی کا ضامن ہوگا۔

## معاشرتی زندگی کا بھاڑا درانس کی اِصلاح (معاشرتی لائٹے۔عمل)

معاشرتی زندگی کا جھا ہے ار نوعیت کا ہے۔ جنہیں فراکنِ مجید کی زبان میں درج ذبل اصطلاحات کے ذریعے واضح کیا جا سکتا ہے: ۔

 اسی عصبیت کے باعث اپنی وفا داریوں اور مفا دات کو محدود بیما نوں پرمتعین کرنا خودکو ایک ہمرگیرو حدت میں منسلک کرنے کے بجائے مختلف طبقات میں منقسم کرلیبا اور ان ہی محدود وفا داریوں کو اپنی معاشرت کی بنیا دنصور کرنا - بلکدان ہی کو وجر شرف اور بنائے نفاخر قرار دبنا حمیۃ الحاجمۃ ہے اور اسلام اس کو کلینہ نیست ونا بود کر دینا عام تا ہے۔

ا فکارونظرابت اورتو ہمات وتصورات ) وہ تمام ندہبی سیاسی ، معاشی ، مفارق افکارونظرابت اورتو ہمات وتصورات ) وہ تمام ندہبی سیاسی ، معاشی ، مفارق اورته بین نصرات ہوغیراسلامی فکرسے جنم بینے ہیں ، طن الجالمیتے ہیں ۔ ان کی وج سے بوری معاشرتی زندگی میں المراست منائر ہوتی ہے ۔ کیونکمہ ہرشعبہ زندگی کئی نہ کئی افا عدہ تصورا ورنظریہ سے شکیل بانا ہے اوراسی نصررکے باعث زندگی کے ہرعمل کی صحبت وعدم اور نوعیت متعبن ہوتی ہے۔

ساب بیابی الجاهدیت بست و در الجاری الم المناف می المنافی الم المنافی المروانی المروانی المروانی المروانی المروانی المروانی المرافی المرافی المرافی المرافی المرافی المروانی ا

٧- حکوالجاهلیت \_ (دورِجالمین کی طرح غیار سائی کا غوتی توانین) کسی معاشرے کا دہ فالونی ڈھانچ جوابنی اصل یا ہیئت کے لحاظ سے غیراسلامی ہوا دراخلاتی زندگی کا صیحے تحفظ کرنے کی صلاحیت بتر کھنا ہو ، طلالج المجائج کہلانا ہے۔
کہلانا ہے۔

سوسائٹی کے وہ تمام قرابین جو قرآن دسنّت سے انخراف برمبنی ہوتے ہیں۔
ان کی نار وا بیجیدگیاں اور مخصوص ضا بطے انسانی زندگی میں بجا کے سہولت آسائش مہیا کرنے کے وشوار بال پیدا کرتے ہیں اور ان کی ساخت میں انسانی ذہری کے زائیہ ہونے کی وجہسے جوضا میاں ہوتی ہیں ، غیراضلائی زندگی جنم دیتی ہیں۔ اس بھاڑ کی اصلاح بھی حسبِ ترتیب جا رنوعیت کے اقلامات سے ممکن ہے۔

ایک یدکم تمام محدودگروہی وفا داریوں اور عصبیتوں کو قانونا ممنوع قرار دے دبا جائے بلکہ ایسی عصبیتوں کو ہوا دینے کی کوشش قومی وصدت اور سالمبت کے خلات سازمش تصور کرنے ہوئے فوت سے دبا دی جائے اور اس کے برعکس بوری معائر نی زندگی کو ایک وصدت میں برلنے کے لیے مؤرّ مبروجہد کی جائے۔

دومسرمے یہ کہ تمام غیراسلامی 'منفی اورنخریبی افکار ونظریایت کا فلع قمع کیا جائے تاکہ معاشرے کی اجتماعی زندگی نظریاتی خاتصیت سے بہرہ ور ہوا ور ہر عمل کوصبحے فکرکی اُمہٰ انکی حاصل ہو۔

يو مط يه كم مركوره بالاسباسي ، معاشى اورمعاشرتى مقاصد كے حصول

سے بینے قرآن وسنت پرمبئی نظام فانون ما فذکیا جائے۔ اگر قانون ما فذکرنے والی پینیول اور طاقتوں کے بیش نظام فانون ما فذکرنے والی پینیول اور طاقتوں کے بیش نظر سرم سے مذکورہ بالا مقاصد ہی نہ ہوں جن کی خاطر قانونی ڈھائجیر بدلنا درکا رہے نو بغیرانقلابی مقاصدا ورمنصوبہ بندی کے شریعیت کے جزوی احکام نا فذکرنے سے کیا فائدہ ہوسکتا ہے ؟

مذکورہ بالا جگاڑ جو کہ قومی سطے پر واقع ہونا ہے۔ اس بیے اس کی اصلاح کی حدوجہد بھی اسی سطے پر ہمونی چاہیئے۔ اگر ان حقائن کو نظر انداز کرکے نفا فرشر بعیت کی مخلصانہ کوئٹس بھی کی جائے تب بھی مطلوبہ منزل کا حصول ممکن نہیں۔

یہ وہ لا تحریم مل ہے۔ جس کے ذریعے قومی نصب العین کا حاصل کرنا نہ صرف ممکن بلکہ واقع ہوسکنا ہے کہ جدو جہد کا آغاز نہ کورہ بالا تصور کے مطابق سیاسی انقلاب سے ہمو۔ اسس کے بیاسی انقلاب کے فرمعاشی انقلاب کے ذریعے محفوظ کیا جا اورمعاشی انقلاب کی طرف متوجہ ہوا جائے ۔ کہونکہ اورمعاشی انقلاب کی طرف متوجہ ہوا جائے ۔ کہونکہ انتظار باخلاقی انقلاب کی طرف متوجہ ہوا جائے ۔ کہونکہ ایم مطاوبہ اخلاقی انقلاب بی طرب ہوا جائے ۔ کہونکہ انتقلاب بیا ہوسکتا ہے۔ اسی طربی کو اپنا کر ہی مطاوبہ اخلاقی انقلاب بیا ہوسکتا ہے۔

## اشاريه

## آیات طیبات

## بست والله التكحلن الت حيرة

|                |               |                                              | _      |
|----------------|---------------|----------------------------------------------|--------|
| مغركناب        | حواله         | ابتداء الآبية                                | منشملا |
| KVCL           | الفانحد،      | الهُ دِنَا الصِّرَاطُ الْمُسْتَقِيثِمَ ه     | -1.    |
| 140691         | 2-0           | صِكَ طَ النَّذِينَ ٱ مُعْمَدُتُ عَلَيْهِمُ ٥ |        |
|                |               | عَيُرِ الْمَغُضُوبِ عَلِيْهُ سِمْرِ          | 1      |
|                |               | وَ لَا الضَّالِّ الْبِينَ ه                  |        |
| 146 ( 141      | البقرة،٣      | ٱلَّذِيْنَ يُحَرِّمِنُونَ بِالْغَيْبِ        | -4     |
|                | ,             | ق مِمَّا دَزَفَينهُمْ يُنُفِقُونَ            |        |
| ۲۰1            | المبقرة ،     | قُلْنَا اهْبِطُوْ ا مِنْهَا جَوِيْعًا        | -w     |
|                | ٣٨            | فَامَّا بَا ثَنِي نَكُمُ مِّنِي هُدًى        |        |
|                |               | فَكُنُ نَبِعَ هُدَاى                         |        |
| 444            | المبضرة ،     | رَبِّنَا وَابْعَثُ فِبْهِمْ رَسُولًا         | -14    |
|                | 149           | مِّنْهُمْ يَتُلُوا عَلَيْهُمْ الْيَتِكِ      |        |
| 444            | البقرة،       | قَدُ نَرَلَى تَقَلُّبُ وَجُهاكَ              | -0     |
|                | 124           | فِي السَّمَا عِ فَكُنُو لِّيَنَّكَ قِبُكَةً  |        |
|                |               | تَدُضْهَا                                    |        |
| <b>9</b> 7, 14 | المبقرة ، احا | كَمَا اَدْسَلْنَا فِينْكُمْ دَسُولًا         | -4     |
|                | 1             |                                              |        |

له فرآن آیات کا اشاریرتیب لادت که اعتبار سے مرتب کیا گیا ہے۔

| صفحكناب      | حواله    | إبتداء الآب                                               | نمبرشمار |
|--------------|----------|-----------------------------------------------------------|----------|
| 144647       | البقرة ، | كَيْسَ الْبِيرَ آنَ تُنَى لَّوْلُى حُجْوْ لَهُكُمْ        | -6       |
|              | ادد      | قِبِكَ الْمُشَوِقِ وَالْمَعَثُوبِ                         |          |
| 119          | البقرة،  | وَ ٱنْفِقُولُ فِي سَبِيلِ الله                            |          |
|              | 190      | وَ كَسِنُولُ إِنَّ اللَّهَ بَهِجِبِ اللَّهِ اللَّهِ مَلِي |          |
|              |          | الْمُحَسِنِيْنَ                                           |          |
| 4٣           | البقرة ، | وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَسَنَّدِى                           | -9       |
|              | 4.6      | نَفْسَهُ الْبَيْعَ أَعَ مَيْ ضَاتِ اللهِ ا                |          |
| 491          | البقرة ، | ياً يُتُهَا الكَذِيْنَ امَنَ وَادْحَكُقُا                 | -1.      |
| -            | 7-~      | فِي السِّلْمِ كَا فَنَةً                                  |          |
| الدلد        | البقرة ، | يَسْ تَكُونَكَ مَاذَا يُنْفِقُونَ ط                       | -11      |
|              | 710      | قُلُ مَا ٱنْفَقَتُمْ مِّنْ خَيْرٍ                         |          |
| 4166142      | البقرة،  | كَيْتُ مُكُونَكَ مَا ذَا يُنْفِقُونَ                      | -14      |
| ) (1<br>) (1 | 719      | فُلِ الْعَنفُى                                            |          |
| 97           | البقرة ، | ذَالِكُمْ اَ مُلَكُ لَكُمْ وَاطْهَلُ الْ                  | -1W      |
|              | 427      | وَاللَّهُ يُعُلُّمُ وَ ٱنْتُهُمْ لَا تَعُلْمُونَ          |          |
| 190          | البقرة ، | تِلْكَ الرُّسُلُ فَضَّلُنَا بَعُضَهُمُ                    | -18      |
| a a          | 404      | اعلیٰ بَعْضِ مِ                                           |          |
| الها ، ۱۱    | البقرة ، | المَا يُنْهَا الْكَذِيْنَ الْمَنْعُا ٱنْفِقُول            | -10      |
|              | 404      | مِمَّا رَذَقُكُمْ مِنْ قَبْلِ اَنْ يَأْتِيَ               |          |
|              |          | يَوُو اللهِ                                               |          |
|              |          |                                                           |          |

| صفحكناب | حواله       | استداء الوسيه                                       | نمبرثمار |
|---------|-------------|-----------------------------------------------------|----------|
| 144     | البقرة ،    | يٰ اَيُّهَا الَّذِيْنَ ١ مَنُوُا آنَفِ قُول مِنَ    | -14      |
|         | 444         | طَيِّبَاتِ مَا كَسَبُتُعُوْ                         |          |
| 1 11    | البقعة ،    | وَمُشَلُ الَّذِينَ يُنُفِقُونَ ٱمُوالَهُمْ          | -16      |
|         | 440         | الْبَتِغَاغِ مَنْ ضَاتِ اللهِ                       |          |
| ١٣٦     | البقرة،     | كَيْسَ عَلَيْكَ هُدا هُمُ وَلَكِنَّ اللَّهَ         | -11      |
|         | 747         | يَهُ لِهِ مَنْ لِيَّنَا عُرُ                        |          |
| 124     | البقرة ،    | الِلْفُنْفَوَلِءِ الْكَذِينَ ٱحْصِوْفًا فِي         | -19      |
|         | 444         | سَبِيْلِ اللهِ لَا يَسْتَطِيعُوْنَ ضَرَّبًا         |          |
| -       |             | فِي الْآرُدُ ضِيِ                                   |          |
| اسر     | البقرة ،    | ٱلْكَذِيْنَ يُسُفِقُونَ اَمُوَالَكُمْ               | -10      |
|         | بحم         | إِللَّهُ لِهِ وَالنَّهَ كَارِ سِتَّا قَعَلَا شِيَةً |          |
| 1.4     | الم عملن    | زُيِّنَ لِلنَّاسِ حُبُّ الشَّهَ عَلَاتِ             | -41      |
|         | ۱۴          | مِنَ النِّسَاءِ وَالْبَسِنِينَ                      |          |
| 1       | المِ عموان، | 1 2 2 1                                             | -44      |
|         | 40          | ونجيرى وَ وَقِيتُ كُلُّ نَفْسٍ مَا                  |          |
|         |             | كَسَيَتُ وَهُمْ لَا يُظَلَّمُونَ ٥                  |          |
| 14      | الِعمان     |                                                     | -44      |
|         | ۳,          | فَا تَبِعُولِي بَحِيْدِ بَكُمُ اللهُ وَ             |          |
|         |             | يَغْفِوْ لَكُمُ ذُنَّى كَبِكُمْ                     |          |
| 7.1     | ال عموان،   | وَإِذْ ٱخَذُ الله وَيْشَاقُ النَّبِيِّينَ           | -44      |
| 1       |             |                                                     |          |

| صفحكاب   | حواله     | ابتداء الآب                                            | تمبرثهار |
|----------|-----------|--------------------------------------------------------|----------|
|          | المعمان   | كَمَا انْكِنْكُمْ مِّنْ كِنْ كِنْ قَ                   |          |
|          | ~         | حِكْمَةِ                                               |          |
|          | العمران   | كَنْ تَنَا لُوالْ بِسَ حَتَى تُنَفِقُوا                | 44       |
| 40-1141  | امِحون    | مِ مَمَا يَجُدُّونَ مُ                                 | - 76     |
|          | 97        |                                                        |          |
| 44.1449  | المِعملان | وَاذْكُمُ وَالْمِعْمَةُ اللَّهِ عَلَيْكُمْ             | -44      |
|          | 1-1-      | إِذْ كُنْ تُمُ ٱعْدَاءً فَالْفَ                        |          |
|          |           | بَيْنَ قُلُقُ بِكُمْ<br>بَيْنَ قُلُقُ بِكُمْ           |          |
| 499      | ال عمران  | كُنتُمُ مَنكُم المُمَّةِ أُخْرِجَتُ                    | -46      |
|          | 11.       | لِلتَّاسِ تَأْمُكُونَ بِالْمَعْرُونِ                   | 7        |
| 175      | المعمران  | وَسَارِعُوْ اللهُ مَغُفِرَةٍ مِّنَ                     | -40      |
|          | 122       | تَرَبِّكُمْ وَجَنَّةٍ عَرُضَهَا السَّمَا وَتُ          | 50       |
| 121      | المعملان  | ٱكَذِيْنَ يُنْفِقُونَ فِي السَّكَّالَعِ                | -49      |
|          | 126       | وَالضَّرَّاءِ                                          |          |
|          | العمون    | هُ خُ ابِبَانَ كُلِتَاسٍ وَهُ دُىقً                    |          |
|          | 14~       | مَوْعِظُدُ لِلْمُسَّفِينَ                              |          |
| 414      | اليعمول   | وَ لَا تَهِ نُوا وَ لَا يَحْنَ نُوا وَ                 | -41      |
| <b>Y</b> | 139       | اَنْتُهُ الْوَعْكُونَ إِنْ كُنْتُمُ مُّحَى مِنِينَ     |          |
| YYA      | ال عموان  | كَفَّهُ مَنَّ اللهِ عَلَى أَلْمُوْمِنِيْنَ إِذْ لَعَتُ | -44      |
|          | 141       | فيهم رَسُولًا                                          |          |
| < F      | ال عمران  | فَا نُقَلَبُ وَ بِنِعِمَةٍ مِنَ اللهِ وَفَضْلٍ لَمَ    | -wow     |
|          | Kr        |                                                        |          |

|          |                | •                                                                                                               |         |
|----------|----------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| صفح كناب | حواله          | استدالآب                                                                                                        | مبرثمار |
|          | العسوان        | يُسْسَهُمُ سُوْعِي                                                                                              |         |
| 69       | العسمان،       | ٱلكَذِيْنَ كِيدُكُونَ اللَّهَ قِيَامًا                                                                          | -494    |
|          | 191            | سَّ فَعُوْدُ الَّ عَلَىٰ جُنُوْدِي مِ                                                                           |         |
|          |                | وَيَتَفَكَّرُونَ فِحِثَ                                                                                         |         |
|          |                | خَلْقِ السَّكُهُ فَ ثِ وَالْاَرْضِ                                                                              |         |
| 444      | النِّساع ١٠    | لِمَا يَنْهَا النَّاسُ انَّفَدُوْ ارَبَكُمُ                                                                     | -40     |
|          |                | اللَّذِي خَلَقَكُمْ وِّنَ                                                                                       |         |
|          |                | لَّفُسٍ قَاحِدَةٍ                                                                                               |         |
| 194      | النِّساء، ١م   | فَكَيْفُ إِذَا جِعُنَا مِنْ حَكِلِ                                                                              | -44     |
|          |                | المممنا إستهيد وجمنابك                                                                                          |         |
| 94       | النساء، ٢٩     | اَكُمْ تَنَرَ إِلَى الْكَذِيْنَ يُنَكِّرُونَ                                                                    | -126    |
|          |                | اَنْفُسَهُمْ وَ كِلِ اللَّهُ مُيْزَكِيَّ                                                                        | 28      |
|          |                | مَنْ يَبَنْكَ عَمْ الْمُعَالَّمُ الْمُعَالَّمُ الْمُعَالَّمُ الْمُعَالَّمُ الْمُعَالَّمُ الْمُعَالَّمُ الْمُعَا |         |
|          | النِّسَاء ، ٥٨ | اِنَّ اللهَ يَأْمُ وَ كُمْ                                                                                      | -40     |
| 404      |                | آنُ ثُنُوَدُ والْدَهُمُنْتِ إِلَىٰ                                                                              |         |
|          | النساء، وه     | الهامها                                                                                                         |         |
| 757      | الساء وه       | لِمَا يَتُهَا الْكَذِينَ ﴿ مَنْقُ الْطِيعُوالِلَّهُ الْمُنْعُولِللَّهُ الْمُنْعُولِللَّهُ الْمُنْعُولِللَّهُ    | -49     |
|          |                | وَا طِيْعُوالِتَ سُوْلَ وَأُولِمِالُكُمْرِ<br>وَرَقِّهِ زَارِهِ يَارِدُهِ وَ وَوَ                               |         |
|          |                | مِنْكُمْ فَإِنْ تَنَانَعُتُمْ فِيْ                                                                              |         |
| 1        |                | شحت                                                                                                             |         |

| صفحكناب | حواله      | ابتداءالآنيت                                                                                                  | نمبرشمار |
|---------|------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| 190     | النساء     | وَمَا اَرْسَلَتَ امِنْ تَرْسُولِ إِلَّا                                                                       | -4.      |
|         | ٦٢         | لِيُكَلَاعَ بِإِذْنِ اللَّهِ                                                                                  |          |
| YN 4    | النّساع،   | فَلاَ وَرَبِّلِكَ لَا يُؤْمِنُونَ                                                                             | -11      |
|         | 40         | حَسَتًىٰ يُعَكِّمُونَ كَ فِيهُمَا                                                                             |          |
| 9       | 3*         | شَجَرَبَيْنَهُمُ                                                                                              |          |
| 191     | النساع ،   | وَمَنْ يُبَطِعِ اللَّهُ كَاللَّهُ كَاللَّهُ اللَّهُ كَاللَّهُ اللَّهُ كَاللَّهُ اللَّهُ كَاللَّهُ اللَّهُ كَا | -44      |
|         | 49         | فَأُوالِظِكَ مَعَ الَّذِبْنَ                                                                                  |          |
|         |            | اَنْعَتَ مَ اللَّهُ عَلِيمٌ مِنَ                                                                              |          |
|         |            | الغِيسِين                                                                                                     |          |
| ۳1-     | النّساء،   | فَلْيُعَا لِلْ فِي سَبِيلِ اللهِ                                                                              | - 24     |
|         | <b>د</b> ٣ | الَّاذِيْنَ يَيشُدُ وَنَ الْحَيُوةَ                                                                           | 3.0      |
|         |            | التُّ نَيْاً بِالْلِخِرَةِ                                                                                    |          |
| ۱۱۳     | النساء،    | وَ مَالَكُمْ لَا تُقَاتِلُونَ فِيْتُ                                                                          | -44      |
|         | 20         | سَبِيْلِ اللهِ قَالْمُسْتَنَضَعَفِيْنَ                                                                        |          |
|         |            | وْلَ السِّيحَالِ قَ النِّسَاءِ                                                                                |          |
| 4.9     | النساء،    | اَكَ فِينَ الْمَنْكُولَ كُفّاَ رَبُكُولَ                                                                      | -40      |
| • •     | 24         | فِيُ سَبِيلِ اللَّهِ مَ وَالَّذِينَ                                                                           | ·        |
| .,34    |            | كَ فَرُقِ اللهِ                                                                                               |          |
| ۲٠٢     | النساء،    | مَنْ تُكِطِعِ الرَّكُ سُوَلَ ثُنْ فَتَفَدّ                                                                    | -44      |
| •       | . ^-       | اَطَاعَ اللهُ ؟                                                                                               |          |
|         |            |                                                                                                               |          |

| صفحكناب | حوال      | ابتداءالآية                                       | نمبرثفار |
|---------|-----------|---------------------------------------------------|----------|
| 40      | النساء،   | لَاِخَيْنَ فِي كَثِيْرٍ مِّنَ                     | -44      |
| 100     | 111       | تُجُعُلُ هُمُ إِلَّا مَنْ اَحَبَ                  |          |
|         |           | بصَدَ قَيْرٍ ـ وَمَنُ يَّفَعَلُ                   |          |
| e) (1)  |           | ذَالِكَ ابْتِعَكَاءَ                              |          |
| 19 17   | النساء،   | وَمَن يَّشَا فِقِ الْرَسُولَ مِنْ كَبَسُهِ        | -44      |
|         | 11 4      | مَا تَسَبَيَّنَ لَكُمُ الْهِصُدٰى                 |          |
| ۲۲۶     | المسائده، | ٱلْبَوْمَ ٱكْمُلْكُ لَكُمْ وِيُنَكُمُ             | - 19     |
|         | ۳         | وَا تُهَدُنْ عَلَيْكُمُ مِنِعِهُ مَنِعِهُ مَنِ    |          |
| 44      | السائده،  | اللهُ مُكَاءَكُمْ مِينَ اللهِ نُوْكُ قَ           | -0.      |
|         | 10        | كِتْبُ مُّبِينً                                   |          |
| 44      | المائده؛  | يَهُ دِئ بِهِ اللهُ مَنِ اتَّبَعَ                 | -01      |
|         | 14        | رِجْنُوَانَ لِهُ شُبُلَ السَّلِمِ                 |          |
| 444     | المسائده  | مَنُ قَتَلَ نَفُسًا ۗ بِعَنَ يُمِنِ نَفُسٍ        | -04      |
|         | 2         | اَوْفَسَادٍ فِي الْاَرْضِ                         |          |
| 277     | المائده،  | وَ آئِزُنُنا ٓ اِلَيْكَ الْكِتَابَ                | -04      |
|         | 4~        | بِا لَمُحَقِّ لِكُلِّ                             |          |
| ·       |           | جَعَلْنَا مِنْكُمُ شِرْعَةً كَلَ                  |          |
|         | policy of | مِنْهَاجًا                                        |          |
| 114     | المائده   | لِاَيُكُهَا الْكَذِينَ الْمَنْوُلِمَنْ يَتَوْتَكَ | -04      |
|         | or        | مِنْكُمُ عَنْ دِبْنِهِ فَسَوْفَ                   |          |
|         | 11 (*     |                                                   |          |

| تمبرثفار | ابتدالانية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | حواله          | صفحكناب |
|----------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|---------|
| -00      | كَانِي اللهُ بِفَكُومِ<br>كَيْسَ عَلَى الَّذِيْنَ الْمَنُوا وَعَلِمُلُوْل<br>الصَّلِطُنِ جُنَاحٌ فِيْمَا طِيعِهُ وَا<br>الصَّلِطُنِ جُنَاحٌ فِيْمَا طِيعِهُ وَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | المائده،<br>۹۳ | 119     |
|          | ثُمَّ الَّقَوَ الَّ الْمَنُوا ثُمُّ الَّقُولِ اللهِ الهِ ا |                |         |
|          | المستول                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                |         |
|          | وَلَا تَطُورُ وِالْبَاذِيْنَ يَدُعُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | الانعسام،      | ۸۵      |
|          | رَبَّهُمْ مِالْمُنَدَّوةِ وَالْعَشِيِّ<br>مِ دُورِ رَبِّرُونِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 54             |         |
| -04      | يُسِ يُدُونَ وَجُهَكُ<br>وَوَهَبُنَالُكَ اِسُحٰقَ وَيَعُقُوبُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | الانعسام،      | ١٢٣     |
|          | كُلُّدُ هِهَدَيْنَا وَنُوْسِطًا هَكَدَيْنَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ~4             |         |
|          | من فنكشك                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                |         |
|          | وَزَكِرِيًّا وَيَحْيَىٰ وَعِيْسَى                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | الانسام،       | 194     |
|          | وَالْمَيَاسَ <sup>ط</sup> ِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | . ^4           |         |
| -09      | وَإِسْلِعِيْلَ وَالْمِسَعَ وَيُوْلُنَنَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | اَلُدنعام،     | (44     |
| 0        | وكوطأ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ~4             |         |
|          | وَمِنْ اجَائِهِمْ وَذُرِّيْتِنِهِمْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | الانعسام،      | 14.4    |
|          | قانهم                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | - ^^           |         |
| +41      | ذالِكَ هُدَكَى اللّهِ يَهْدِى بِهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | الانعام،       | דיוו    |
| -        | مَنْ لَيْشَكُ عُرُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 4              | £       |
| £.       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |                |         |

| صفحكناب | حواله     | ابت داء الآب                                           | نمبرشار |
|---------|-----------|--------------------------------------------------------|---------|
| 145     | الانعسام، | ٱحُ لَئِكَ الْكَذِيْنَ هَدَى اللَّهُ                   |         |
|         | 91        | فيهك المسم اقتناده                                     |         |
| 4 < 1   | الانعسام، | وَهُوَالَّذِنَّىٰ ٱنْشَاكُمْ مِّنْ                     | -44     |
|         | 99        | نَفْسُ وَاحِدَةٍ                                       |         |
| r4      | الاعطات،  | قَالَ فَبِهُمَأَ اَعُلُو بُسَيَنِي لَاقَعُكُنَّ        | 5.50    |
|         | 14        | لكهشم حسراطك المشتقيت                                  |         |
|         |           | 1 4 0 2 4 4 1 2 4 4                                    |         |
| 119     | الاعراب ، | اِنَّ دَ حُمَدَ اللهِ فَوِيْبُ مِِّنَ                  | -40     |
|         | . 4       | المحسبان                                               |         |
| 4^      | الاعراف،  | وَإِذْ آخُذُ رَبُّكَ مِنْ بُكِي                        | -44     |
|         | 124       | ادَمَ اَلَسُتُ مِبَرَتِبِحُمُ                          |         |
| 444     | الاعراف،  | هُ عَالَبِ ذِي خَلَقَكُمُ مِّنْ                        | -46     |
|         | 1~9       | نَّفْسُ قَاحِدَةٍ                                      |         |
| 4.4     | الانفسال، | وَإِذْ يُعِدُ كُمُ اللهِ الصَّدَى                      | -41     |
|         | ∡. ·      | الطَّلَا يُفَتَدُنُوا نَهَالُكُمُ                      |         |
| 41-     | الانفسال، | وَيُرْمِينُ لِلْهُ إِنْ يَجَعِقَ الْحَقَّ بِكَلِمْتِهِ | , ,     |
|         |           | لِيُحِقَّ الْمَحَقَّ وَيُبَطِلَ الْبَاطِلَ             |         |
|         | 8         | وَكُوكِيهِ الْمُهجِرِمُون                              |         |
| 444     | الونمال ، | وَاذْكُو كُولُ إِذْ ٱنْفَيْمُ قَلِيهِ لَا              |         |
|         | 44        | مُّسُتَضَعَفُونَ فِي الْاَرْضِ                         |         |

| صفحكناب    | حواله         | ابتداءالآبية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | نمبرثمار |
|------------|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| r·9        | الانفسال،     | وَقَاتِلُوْهُ مُ حَتَّى لَا نَكُوْنَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 41       |
|            | (rg)          | فِسْنَهُ كَ يَكُونَ البِدِيْنُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |          |
|            |               | كُتُدُ لِلْهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |          |
| ۳)٠        | المنتوبة ،    | قَاتِلُوْ هُمُ يُعَذِّبِهُمُ اللهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 1        |
|            | 14            | بِاَيُدِيْكُمُ وَيُخْزِهِمُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |          |
| 4          | المتوبة،      | أَتَّ فِينَ أَمَنُوا وَهَا جَبِيلًا وَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | -44      |
|            | · . ·         | جهد أو في سَبِيْلِ اللهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |          |
| <b>4</b> 4 | المتوبة،      | مُكِنَثِلُ هُمُ دَبُّهُمْ بِيَحْمَدٍ مِنْكُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | -61      |
|            | . 41          | <u> </u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |          |
| 444        | المنتوبة ، ٣٣ | الْمُعَى النَّذِي اَ رُسُلُ دَسُولَكَ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال | -40      |
|            | الصف، ٩       | مِالَهُ عَىٰ وَدِينِ الْحَقِّ لِيَظْهِرُهُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |          |
|            |               | عَلَى السِّدِينِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |          |
| 4          | المتوبة،      | وَعَدَاللَّهُ الْكُورُ مِنِينَ وَالْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | -44      |
|            | ٧٧ د ا        | وَ مِنْ مَنْ اللَّهِ ٱلْكُنْ كُنْ اللَّهِ ٱلْكُنْ كُنْ اللَّهِ ٱلْكُنْ كُنْ اللَّهِ ٱلْكُنْ كُنْ اللَّهِ ٱلْكُنْ أَنْ اللَّهِ ٱلْكُنْ أَنْ اللَّهِ ٱلْكُنْ أَنْ اللَّهِ ٱلْكُنْ أَنْ اللَّهِ الْكُنْ أَنْ اللَّهِ ٱلْكُنْ أَنْ اللَّهِ الْكُنْ أَنْ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللّلْمِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّلْمِلْعِلْمِلْعِلْمِلْمُلْعِلَاللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ الللَّهِ اللللللللْمُلْعِلَا الللَّهِ  |          |
| 414        | المتوبت       | الْمَيَّهَ النَّبِيُّ جَاهِدِ الكُفَّادَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |          |
| JAY        | المتوبة،      | وَمِنَ الْدَعُولِ مِنْ يَبَيُّ مِنْ بِاللَّهِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | -41      |
|            | 99            | قَالْبَوْمِ الْدُخِيرِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |          |
| 115        | المتنوبت،     | كَ السُّبِقُولَ الْاَقَ لُوْنَ مِنَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | -49      |
|            | ١٠٠           | المُهُلِجِرِينَ وَالْاَنْصَادِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |          |
| 100        | النتومية،     | خُذُ مِنْ آمُوَ الْهِمْ صَدَقَةً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | -/       |
|            | 1 1-2         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |

| صفح كناب | حواله         | ابتداءالآنيب                                                                                                 | نميرشمار |
|----------|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
|          |               | تطَهِّرُ هُمُّ وَتُنَكِيْهُمُ بِهَا                                                                          |          |
| 164      | التوبة،       | اَكُمْ يَعْلَمُ فَأَانَّ اللهُ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللهُ |          |
|          | 1.4           | يَعَبُّلُ النَّكُ كَا خَا عَنُ عِبَادِهِ                                                                     | 7000000  |
| 104      | المتوبة،      | وَقُلِ اعْمَلُوْا فَسَبَرَى مِ اللَّهُ                                                                       | -44      |
|          | 1-4           | عَبُكَكُمْ وَرَسُولُكَ                                                                                       |          |
| 10       | التوبة ،      | يًا يُنْهَا الْكَذِينَ لَامَنُوا تَّفَتُوا لِلْهُ                                                            | 1        |
|          | 119           | وَكُوْنُوا مَعَ الصِّدِ فِينَ                                                                                | 15,000   |
| 119      | التقابة ، ١٢٠ | إِنَّ الله كَا يُضِيبُعُ أَجُرًا لَمُحْسِيبُنُ                                                               |          |
| 444      | يونس،         | حَكَا اَ مَنَ لِمُوسِى إِلَّا ذُرِّ بَسَرَهُ                                                                 | 35       |
| -        | ~~            | رِّنْ قَوْمِهِ عَلَىٰ خَوْفٍ رِّبِنْ                                                                         | , •      |
|          |               | فِرْعَوْنَ وَمَلَاْ يَهِمُ                                                                                   |          |
| 14.      | هسورد ۲       | اَمْ يَقُولُونَ افْتَكُواهُ                                                                                  | -44      |
|          | 70            | فَعَلَىٰ َ إِنْجَدَامِيْ قَ اَنَا بَهِيْ                                                                     |          |
| 141      | هـود ،        | لِقَانِي مِ لَا الشِّئْلُكُمُ عَكَيْرِ الْحَبِّولَا                                                          | -16      |
|          | ۵۱            | إِنْ آجُدِي إِلَّا عَلَى الَّذِي                                                                             |          |
| 144      | يوسف،         | ى كتَابِكَعَ اَشُدَّهُ انتَبِنُهُ                                                                            | -^^      |
| .        | 77            | حُكُمًا قَ عِلْبًا                                                                                           |          |
| 1.4      | يوسف،         | ى كَمَا ٱكِبِّ فَى نَفْسِى إِنْ                                                                              | -19      |
|          | ۳۵            | التَّنْفُسَ لَا تَسَادَةٌ كَاكُسُونِ                                                                         | ,        |
| 171      | یوسف،         | قَالَ الْجُعَلِّنِي عَلَىٰ خَنَ الْاَرْضِ                                                                    | -9-      |
| 7" [     | 00            |                                                                                                              | ,        |

| صفحكتاب | حواله          | ابتداءالآية                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | تمبرننمار |
|---------|----------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| 8 10    |                | إِنَّ حَكِفِيتُظُ عَلَيْمٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |           |
| 444     | يۇسىن ،        | نُصِيْبُ بِرَحْمَتِنَا مَنْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | -91       |
|         | 64             | اللَّشَاءِ مُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |           |
| ۵۸      | ابراهيم،       | اللَّ كِتُبُّ ٱنْزَلْنَهُ إِلَيْكَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | -94       |
|         | 4.1            | لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ انْظُلُهُاتِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |           |
|         |                | إِلْىَ النَّبُورِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -22       |
| 54      | الجر٣٩ ، ص ٢٠  | لَا عُولِيَنْهُمْ اَجْمَعِيْنَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | -94       |
| 27      | الجربه، صهم    | 0 9 2 / 1/                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | -91       |
|         |                | ا لَهُ خُلُصِينَ ٥                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 6         |
| 111     | النَّـحُـل،    | إِنَّ اللَّهُ يَا مُنُ بِالْعَسَدُلِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |           |
|         | 9.             | وَالْإِحْسَانِ وَإِيْنَاكِي                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |           |
|         | 3.0            | فِي الْعَسُرُ لِيُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |           |
| 4.2     | النحل،         | وَضَرَبَ اللهُ مَثَلَا فَكُرِبَةً                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | -94       |
|         | 118            | كَانَتُ امِنَدُ مُمُطُهُنِنَةً يَا تَبِهَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |           |
|         |                | رِدُفَهَا رَخَدُا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |           |
| 49      | مبنى اسرائيل،  | اِنَّ مَلْ خَالُقُولُانَ يَهُ دِعْ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | -96       |
|         | 9              | لِلَّسِنِي هِيَ أَقُوهُمُ لِلسَّانِي مِنْ أَقُوهُمُ لِلسَّانِي اللَّهِ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّالِي اللَّالَّا اللَّهُ اللَّاللَّاللَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ا | *         |
| 761     | ىبنى اسراييل،  | The second of th | -91       |
|         | 14             | قَدُيَةٌ آمَرُنَا مُسَنَّدَ فِيهُا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 2612      |
| 4-4     | بنى اسىل ينيل، | وَلَا تَقَتُلُولًا اَ وُلَادَ كُمُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | -99       |
| -       |                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |           |

| صفحكاب | حواله          | البتداء الآب                                   | تمبرثنمار |
|--------|----------------|------------------------------------------------|-----------|
|        |                | خَشْيَة َ إِمْ لَاقٍ                           |           |
| ۳۰۴    | ىبنى اسىلىنىل، | وَلَا تَشْرَبُوا لِزِ نَنَّ إِنَّهُ كَانَ      | -100      |
|        | m4 .           | فَاحِشَةً ۚ قُ سَآعَ سَبِيلًا                  |           |
| 4.0    | بنى اسرائيل،   | وَلَا تَقُرَبُوْا مَالَ الْدَيَنِيْمِ الْآ     | -1-1      |
|        | . 44           | بِالَّـنِى هِيَ آحُسَنُ ﴿                      |           |
| 1.4    |                | وَآفُفُوالْكِينُ إِذَاكِلُمُ                   | -104      |
|        | بنى اسرائيل،   | وَذِنْهُ الْمِيسَطَاسِ                         |           |
| F      | 40             | الْهُ سُتَوَيِّي وَ                            |           |
| 4.4    | مبنى اسرابيل،  | وَلَا تَقَبُّفُ مَالَيْسَ ٱلْكِبِهِ عِلْمُ ﴿ ا |           |
| li€.   | ٣٧             | إِنَّ السَّمْعَ وَالْبَصَرَ                    |           |
| ٣.٤    | بنى اسول ئيل،  | وَلَا تَسَهُشِ فِي الْوَدُضِ مَوَحًا ط         | -1-1      |
|        | ٣٧             | إِنَّكَ لَنُ تَحْرِقَ الْاَرْضَ                |           |
| ٣.٨    | مبنى اسراييل،  | كُلُّ ذَالِكَ كَانَ سَيِّنَهُ وَعِنْدَ         | -1-0      |
|        | 44             | رَبِكَ مَكُرُوكُهُاه                           | 15        |
| 199    | بنى اسىلىنىل،  | وَمِنَ الْكِيْلِ مَنْتَهَ جَسَّدُ بِهِ         | -1-4      |
|        | 49             | عَسَلَى آنُ يَبِعَثَكَ                         |           |
| YLD    | مبنى اسوايبل،  | وَلَقَدُكُنَّ مُنَابِكِينَ ادْمُ وَ            | -1-6      |
|        | ۷٠             | حَكَنْهُمْ فِي الْسَبَرِّ                      | 12        |
| 444    | بنى اسرائيل،   | وَقُلُ لَّ جِ اَدُخِلْنِي مُدُخَلَصِدُنِ       |           |
|        | ^-             | وَّاحَٰنِ جَٰنِي مُحَٰنَ جَ                    |           |
|        |                | k                                              | ļ         |

| صفحركناب | حواله                                   | ابتداءالأبيته                            | تنبرشمار |
|----------|-----------------------------------------|------------------------------------------|----------|
| 444      | بنى اسرائيل،                            | ى قُلْمُ جَاعَ الْحَقِيَّ قَ ذَ هَـقَ    | -1-9     |
|          | ^1                                      | الْبَاطِلُ                               |          |
| ۸۵       | کہف ،                                   | وَاصْبِرُ نَفْسَكَ مَعَ الَّذِيْنَ       |          |
|          | 4~                                      | يَدُعُونَ كَ بَيْكُمُ مِالْغَلُاوةِ      |          |
|          |                                         | ى الْعَشِيّ<br>كا الْعَشِيّ              |          |
| 94       | کہات ،                                  | فَانُطَلَقًا حَتَّى إِذَا لِقِياعُكُوماً |          |
|          | 27                                      | فَقَتَلَكُ قَالَ ٱ قُتَلُتَ نَهِنْسًا    |          |
| 98       | مريم،                                   | قَالَ إِنْهَا ٱحْدَادَ سُولُ دَيِّلِكِ   | -111     |
| 81       | 19                                      | لِاَهَبَ لَكِ غُلاَمًا ذَكِتُمًا         | B        |
| 444      | طلب،                                    | إِذْ هَبُ إِلَىٰ فِنْعَوْنَ إِنَّهُ      | -111     |
| **       | 44                                      | طفی                                      |          |
| 441      | ط له ،                                  | إِذْ هَبَالِلْ فِرْعَونَ إِنَّهُ         | -114     |
| ě        | 42                                      | طعیٰ ۔ و رہ ر                            |          |
| ۳۴۸      | طلب                                     | فَاتِيلُهُ فَقُولُا إِنْ                 | -110     |
| 76       | 74                                      | ك سُوْلًا رَبِّكِ                        |          |
| 4.       | الدنبيآء، ١٦                            | وَمَا خَلَقُنُ السَّمَاءَ                | -114     |
|          |                                         | ى الْاَدُنْ صَى مَا بَسِينَ هُمُ بَمَا   |          |
|          | • • • • • • • • • • • • • • • • • • • • | العسائن                                  |          |
| 124      | الانبيآء ،                              | إِنَّ هَانِهِ أُمَّنَّكُمُ أُمَّتُ       | -116     |
| 101      | ^ ~                                     | الكَّاحِدَة الكَّاكَ بَكُمُّمُ           | ,,       |
|          | 41                                      | 1 7 - 5 - 15                             |          |

| _       |            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |
|---------|------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
| صفحكناب | حواله      | ايتداءالآب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | تنبرشمار |
| 448     | المحج،     | فَاعُبُدُقَن<br>اَلَّذِیْنَ اُحْمِرِجُوْامِنَ دِیَارِهِمَ<br>الکَذِیْنَ اُحْمِرِجُوْامِنَ دِیَارِهِمَ<br>وَلَوُلادَفُعُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |          |
| ۳۲۵     | الحبح،     | اللهِ النَّاسِ بَعْضَهُمُ<br>اَلَّذِيْنَ إِنْ مَّكَنَّهُمُ<br>فِي الْدَرُضِ<br>فِي الْدَرُضِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |          |
| 454     | المومنون،  | إِنَّ هَا إِهِ أُمَّنُّكُمُ أُمَّا اللَّهِ اللَّهُ اللَّلَّ اللَّلَّاللَّا اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّا الللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا | -140     |
|         | ۵۲         | ى اَجَدَة " قَ اَنَا لَ بُنُكُمُ<br>فَا تَنَافُون                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |          |
| 14      | المنتفود،  | فَ الْمُسُونَ<br>رِجَالُ لَا تُلْهِينُهِمْ نِجَادَةٌ قَالًا<br>بَيْعٌ عَنْ ذِكْرِاللهِ قَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | -141     |
|         |            | إِفَّامِرِالصَّمَلَوٰةِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |          |
| m4 m    | النُّور ،  | وَعَدَا اللهُ النَّهِ النَّهِ اللَّهُ النَّهُ الْمَنكُمُ الْمَنكُمُ اللَّهُ النَّهُ اللَّهُ النَّهُ اللَّهُ اللَّالَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُولُ الللَّهُ اللَّا الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللل | -177     |
| ۷4      | المنسمل ،  | فَتَبَسَّمَ ضَاحِكًا مِنْ قَوْلِهَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | -144     |
|         | 19         | وَقَالَ دَبِّ اَوْ ذِعْنِىٰ آنُ<br>اَشُكُرُ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |          |
| 154     | القصيص،    | وَكَمَّا بَكَعَ اَشُدَّهُ وَاسْتَعَلَى الْمُدَّةُ وَاسْتَعَلَى الْمُدَّةُ وَاسْتَعَلَى الْمِنْ الْمُدَاءُ وَالْمُدَّا اللهِ الْمُدَاءُ وَعَلِماً اللهِ الْمُدَاءُ وَعَلِماً اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ ا  |          |
| 14-     | عنكبوت، ۲۹ | كَالْكَذِينَ جَهَدُقًا فِيسِنَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |

| صفحكناب | حوال             | البتدالةب                                                 | نمبرثمار |
|---------|------------------|-----------------------------------------------------------|----------|
|         |                  | لَنَهُ وَيَنْهُمْ شَبُكَنَا                               |          |
| 7.4     | الاحزاب،         | لَقَدُ كَانَ لَكُمْ فِي دَسُوْلِ اللهِ                    | -144     |
|         | 71               | المشوة حسنة                                               |          |
| YAI     | الاحزاب،         | وَمَاكَانَ لِهِ فَحْمِنٍ وَكَلَاهُ وَمِنَةٍ               | -146     |
|         | ٣٦               | إِذَا قَضَى اللَّهُ كَ دَسُولُكُ اَ مُمَّا                |          |
| 415     | الاحناب،         | مَا كَانَ مُحَدَّدُ اَجُا اَحَدِينَ                       | -140     |
|         | ۲-               | يِّ جَالِحُمْ ۗ وَلَكِنْ تَرْسُوْلَ اللهِ                 |          |
| 92      | ضا طس،           | وَ مَنْ شَنَكُنَّ فَإِنَّهَا سِبَ تَزَكُّ                 | -179     |
|         | ١٨               | لِنَفْسِهِ                                                |          |
| 124     | الصّفت، ٥٩       | سَلِم عَلَى نُوْحِ فِي الْخَلِمُ بَنَ                     | -1100    |
| 51 A    | الصّقت، ٨٠       | اِتَّا كُذُ لِكَ مُخَدِّرِيلُمُ حُسِنِينَ                 |          |
| 149     | الصَّفْت، ١٨     | اِنَّهُ مِنْ عِبَادِ نَا الْمُؤُمِنِيْنِ                  |          |
| 119     | الضّفّت ،        | وَ مَا وَيُسِلُّهُ أَنْ يُنَّا بُولُ هِيْمُ فَقَدُّ       | -1 pu pu |
|         | 1-0              | صَدَّ قَتَ الرَّعُ يَا إِنَّا كَ أَلِكَ                   |          |
|         |                  | نَجْزِى الْمُحْسِنِينَ ٥                                  |          |
| ٦٠      | الدخان،          | وَمَاخُلَقُنَا السَّهُ لَوْتِ وَالْاَرْضَ                 | -12/2    |
|         | ۳^<br>الا داد ال | وَكُمَا بِيَكُونَهُمُ الْحِرِبِينَ                        |          |
|         | الدخان ۲۹۰       | 7 //                                                      | 170      |
| ٨٣      | الشودى ،         | - اَللَّهُ يَجْتَبِى النَّهِ مَنْ<br>لِيَّشَاعِ وَيَهِدِي | 144      |
|         | 11"              | ایشاء و یہدی                                              |          |
|         |                  |                                                           |          |

Ø.

| ص عركا | حوالد                                        | ابتداءالآب                                                                                                       | نمبرشار |
|--------|----------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|
| 441    | الزخرف ٢٢٢                                   | وَاِتَّهُ لَذِ حَنَّ لَّكَ وَلِقَومِكَ                                                                           | 146     |
| 7A 3"  | محتد، ۲                                      | كَالْكُذِينَ آمَنُكُوا وَعَكِلُوالصِّلِلْعِنِ                                                                    | 144     |
|        |                                              | وَاهَنُوا بِهَا نُنِّ لَ عَلَى هُجَتَّدٍ                                                                         |         |
| MIT    | سه، عبد                                      | فَلَا تَكِينُواْ وَ تَذَعُوْاً اِلْحَبُ                                                                          | 139     |
|        |                                              | التشكيم                                                                                                          |         |
| 23     | الفتح ، ١٨                                   | لَفَ ذُ رُضِى الله عَنِ المُعْمَنِيْنِ                                                                           | 14-     |
|        |                                              | اِذْ يُبَايِعُ فَ مَكَ                                                                                           |         |
| ۸۰     | الفتح ،                                      | هُجُدَّدٌ كَرَّسُولُ اللهِ ط وَالْكِذِينَ                                                                        | 121     |
|        | 49                                           | مَعَدُ أَيْسَلُدُاءُ عَلَى الْكُفْتَادِ                                                                          |         |
| ۲۲۲    | الحيجولت،                                    | لِيَايَّتُهَا النَّاسُ إِنَّا خَلَقُنْ لَكُمُ                                                                    | 184     |
|        | ۱۳                                           | مِّنْ ذَكِرِ قُلُ أَنْ ثُلُ                                                                                      |         |
| 161    | الذّارين،                                    | وَفِيْ اَمْهَا لِهِمْ حَقَّ كُلِسَّامُلِ                                                                         | 184     |
|        | ۱۹<br>الــــــــــــــــــــــــــــــــــــ | قَ الْمَحْوُقِ فِي الْمَارِينَ الْمَارِينَ الْمَارِينَ الْمَارِينَ الْمَارِينَ الْمَارِينَ الْمَارِينَ الْمَارِي | INN     |
| 40     | ۸۸                                           | تَنْفَعُ الْمُعْمِينِينَ                                                                                         | 17.11   |
| 44     | الغَاريات ،                                  | يَ مَا خَلَفُتُ الْجِعَنَّ وَالْإِنْسَ                                                                           | 100     |
| 40     | ۵4                                           | اِلْاَ لِيَعْبُدُوْنَ                                                                                            | , ,     |
| 40     | الذاريك،                                     | مَا أُدِيدُ مِنْهُمُ مِّنْ دِذْقِ قَ                                                                             | 184     |
| ,      | ۵۷                                           | مَا أُدِيدُ آنَ يُكْمُ عِمُقِ نِهُ                                                                               | 1       |
| 48     | الذادليت ،                                   | إِنَّ اللَّهَ هُوَ اللَّكَ ذَّانُّ ذُوالُقُّوُّ الْيَنَ مُ                                                       | 194     |
| ,      | ۵۸                                           |                                                                                                                  |         |

|   |             |                       | •                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |           |
|---|-------------|-----------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
|   | صفح کنا     | حواله                 | ابتدالآبيت                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | منبرتثمار |
|   | 41          | النجم                 | فَلَا تُنْزَكُ فَي اَنْفُسُكُمُ لَا هُوَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |           |
|   | // <b>^</b> | ۳۲<br>الترکحمن ،      | اَعُلَمُ بِهِنِ اَنَّفَىٰ ه<br>هَـلُ حَبَلَاحُسَانِ<br>هَـلُ حَبَلَاحُسَانِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 159       |
|   | ا۲۲         | ۲۰<br>اَنْحَکدید،     | اِلْاً الْاِحْسَانُ ه<br>لَفَنَدُ اَرْسَلُنَا رُمُسُلُنَا بِالْبَيِنِيْتِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 10.       |
| • | ۷۸.         | ۲۵<br>اَکُحکدثید،     | وَاَ نُـزَلُنَا مَعَهُمُ الْكِتَٰبَ<br>شُعَرَّ تَفَيْدُتَا عَلِيَ اضَادِ هِـمُ بِرُمُولِنَا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 101       |
|   | 444         | ۲۷<br>اَلُمُجَادلَة ، | وَقَفَّيْنَا بِعِيشَى بُنِ مَـ رُبَعُ<br>كَنَبَ اللهُ لَا غَلِبَنَّ اكَا وَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 124       |
|   | ٣٢-         | ا المُنْجَا دلة ،     | ر کسلی                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 104       |
|   |             | . 44                  | حِنْ جُ اللّٰهِ اَلاّ إِنَّ حِنْ بَ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللللللّٰ الللّٰهِ اللللللللللللللّٰ اللللللّٰ الللللللللل                                                                          |           |
|   | 122         | المحكشي               | خَاعْتُ تَبِنُ وُا لَيْهُ وَلِي الْا بْصَادِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 104       |
|   | 444         | الحشر،                | مَّا أَفَاَءَ اللهُ عَلَى وَمَا الناكُمُ الناكُمُ الناكُمُ الناكُمُ الناكُمُ الناكُمُ الناكمُ ال | 100       |
|   |             |                       | عَنْهُ فَانْنَهُ وَانْ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَانْ اللَّهُ وَلَّ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ وَلَا اللَّهُ وَلَهُ وَلَّهُ وَلَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَّهُ وَلَّ اللَّهُ وَلَّهُ وَلَّ اللَّهُ وَلَّ اللَّهُ وَلَّ اللَّهُ وَلَّ اللَّهُ وَلَّ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ لَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَّ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَّهُ وَلَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَّ اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَّ اللَّهُ وَلَّ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ وَاللَّهُ وَلَّهُ وَلَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَلَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّ                                                                                                                                                                                                                                                               |           |
|   | 422         | آلحشن<br>م            | الْمُفُقَدَا يَوَالُهُ لَهَا حِدِينَ الَّذِيْنَ الْكَذِيْنَ الْمُتَالِمِينَ الْكَذِيْنَ الْكَذِيْنَ الْكَذِيْنَ الْمُتَالِمِينَ الْكَذِيْنِ اللّهُ الْمُثَالِمِينَ الْكَذِيْنَ الْكَذِيْنَ الْمُثَلِينَ الْمُتَلِيمِ اللّهُ الْمُثَالِمُ اللّهُ الْمُثَلِّمِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُثَلِّمِ اللّهُ الْمُثَلِيمُ اللّهُ اللّهُ الْمُثَلِيمُ اللّهُ اللّ                                                                                                                                                                                                                                                               |           |
|   |             | 1                     | اَ صُعَالِمِ مِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |           |

| صفحرکتاب | حوال                                    | ابتداءالآب                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | مبرنخار         |
|----------|-----------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------|
| ۲۳۳      | اَلْعشر،                                | قَالَّ ذِيْنَ نَنبَعُ التَّارَ وَلَا لِيَبِانَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 104             |
| 191      | 9<br>الممتنحند،<br>۲                    | مِنْ قَبُلِهِمْ<br>قَدُ كَا نَتُ لَكُمُ الْسُوَةَ<br>حَسَنَة مِي فِي إِنْ لِكُمُ الْسُوةَ<br>حَسَنَة مِي فِي إِنْ لِلْهِيمَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 101             |
| ۱۲۲      | الْمُنَافقون،                           | وَالَّذِينَ مَعَدُ وَالْمَدِينَ مَعَدُ وَالْمَدِينَ مَعَدُ وَالْمَدِينَ مَعَدُ وَالْمَدِينَ مَعَدُ وَالْمَدُونَ وَقَتَ الْحُمْ وَالْمَدُونُ وَقَتَ الْحُدُكُمُ وَالْمَدُونُ وَالْمَدُونُ وَالْمَدُونُ وَالْمَدُونُ وَالْمُدُونُ وَلَامُ وَالْمُدُونُ وَالْمُدُونُ وَلَامُ وَالْمُدُونُ وَلَامُ وَالْمُدُونُ وَلَامُ وَالْمُدُونُ وَلِي وَلَامُ وَلَامُ وَالْمُدُونُ وَلَامُ وَلَامُ وَالْمُدُونُ وَلِي وَلَامُ وَلَامُ وَالْمُدُونُ وَالْمُدُونُ وَلَامُ وَلَامُ وَلِي وَالْمُدُونُ وَلَامُ وَلَامُ وَلَامُ وَلَامُ وَلَامُ وَلَامُ وَالْمُؤْلُونُ وَلَامُ وَلَامُ وَلَامُ وَلَامُ وَلَامُ وَلَامُ وَالْمُؤْلُونُ وَلَامُ وَلَامُ وَلَامُ وَلَامُ وَلَامُ وَلَامُ وَلِي وَلَامُ وَالْمُؤْلُونُ وَلِهُ وَلِي اللّهُ ولِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ ولِنْ اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ وَلِي اللّهُ ا |                 |
| 1••      | 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 | اِلْهَ فَتُ<br>الْهَ كُفُّ تُنْ كُنُونُ لَا تَشْتُذِرُوا لَيُعُمِّ إِلَّمَا<br>يَابِيُهَا الَّذِينَ كُنُونُ لَا تَشْتُذِرُوا لَيُعُمِّ إِلَّمَا<br>تُنْجُنَ وَنَ مَا كُنُنَمُ نَعَمَلُونِ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 14-             |
| 4.       | الملک، ۲                                | اللَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ والْعَيْوة                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |                 |
| 419      | والمعارج،                               | وَالَّذِينَ فِي اَمْوَالِهِ مُحَتَّ كُمُعُلُومٌ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 141             |
|          | ۲۳/۲۵<br>۱ لمنتمل، ۱۹                   | بلسَّاعِلِ قَا لَتُمَحِّنُومٍ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 6               |
| 1••      | القيامة: ١٣                             | كِلِ الْاِنْسَانُ عَلَىٰ نَفْسِهِ بَصِيْرَةٌ ۗ كُلُ الْاِنْسَانُ عَلَىٰ نَفْسِهِ بَصِيْرَةٌ ۗ كُلُ الْحُونَ الْكُذُرِ وَ يَخَافُونَ الْمُلْتَذُرِ وَ يَخَافُونَ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 0.50-45.115711. |
| 222      | الدهر، ٢                                | يَعِمَّا كَانَ شَتَّكَةٍ مُسْتَظِيرًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |                 |
| 424      | الدهر،                                  | وَيُطْعِمُونَ الطَّعَامُ عَلَىٰ<br>حُبِّهِ مِسْكِيْنًا<br>حُبِّهِ مِسْكِيْنًا                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                 |
| 444      | الدمر، و                                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                 |

| صغيخناب   | حواله       | ابتداءالآية                                      | نمبرشخار |
|-----------|-------------|--------------------------------------------------|----------|
|           | :           | لَا نُوِيْدُ مِنْكُمْ                            |          |
| 149       | الدهر، ١٠   | إِنَّا نَكُخَافُ مِنْ تُرْبِنَا يَـٰوُمًا        | 141      |
| 94        | الاعلى ١٣٠  | فَدُ اَفُلَحَ مَنْ شَنَكَنَّ                     | 149      |
| 94        | الاعلى ، 10 | وَ ذَكَرَاسُمَ دَجِهِ                            | 14.      |
|           |             | فَصَلَّىٰ                                        |          |
| 149       |             | كَ لَّا يُكُرِمُ فَا الْيَتِيْمَ                 | 141      |
| 169       | الفجر، ١٨   | وَلَا يَعْلَىٰ فَنَ عَلَىٰ طَعَامِ الْمِسْكِيْنِ | 144      |
| 149       | الفحر، ١٩   | وَ نَنَا حُكُلُونَ النَّتُرَاتَ                  | 124      |
|           |             | اَ كَلَاكُمُ ا                                   |          |
| 169       | الفحي، ٢٠   | ى نَجُبُّوُنَ الْمَالَ حُبَّاجَاً                | 164      |
| ۲۲        | الفجنء٢     | كَيَّا يَّسَعُهَا النَّفْسُ الْمُطْمَعِنَّةُ ۗ   | 120      |
| 24        | الفجر، ٢٨   | ا لَ جِعِيْ إِلَىٰ كَ بِلِكِ كَاخِيدَةً          | 144      |
|           |             | مَّرْضِيَّةً                                     | -        |
| 44        | الفحر، ٢٩   | فَا ذُخُلِئُ فِرْرِ عِبَادِئُ                    | 17       |
| ۷ ۲       | الفجر، ٣٠   | وَادُخُلِيْ جَنَّتِيْ                            |          |
| 99        | اليلد، ١٠٠  | وَهَدَيْنُهُ النَّاجُدَيْنِ                      | 169      |
| 149       | البلد، ١١   | فَلَا اقْتَحَمَ الْعَقَبَةَ ، وَحَالُ            |          |
| eta gilla | 14          | آدُدَاكَ مَا الْعَقَبَةُ فَكُ كُوتَكِدٍه         | 12 -24   |
|           | 14          | آقٌ حَسُكِينًا ذَا مَسَنَّىَ بَن                 |          |
| 99        | الشمس ، ٨   | فَالْهَهَ كُهُا فُجُوْرَ كَمَا وَتَعْوَاهَا      | 111      |

| صفح كماب | حواله        | ابتداراتسب                                                 | نمبرتنمار                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|----------|--------------|------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 10       | الشمس ، و    | قَدْ اَفْلَحَ مَنْ زَرَ اللهُ هَا                          | 4 YOU TO \$20                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |
| 40       | الشَّمِس، ١٠ | وَقُدُ خَابَ مَنْ دَسُهَا                                  | 100 to 10 |
| 199      | اليبل ، ١    | كَالْكَيْلِ اِخَاكَفْنَتٰلِي                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 144      | السيل ، ۲    | وَالنَّهَارِ إِذَا يَجَدَلَّى                              | 100                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 144      | الميل ، س    | وَ مَا خَلَنَ المُلَّ حَيْثَ وَالْدُنْتُى                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 142      | السيل، م     | اِنَّ سَعْيَكُمْ لَسَشَتْنِي                               | 114                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 146      | الميل، ه     | فَا مَّا مَنُ إَعُطلى وَالَّقِي                            | 1~~                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 144      | الىيىل ، ٢   | وَصَلَّ قَ بِإِ الْمُعْسَنَىٰ                              |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 142      | البيل ، ،    | فَسَنُكِسِّنُ اللَّيْسُرِينَ اللَّيْسُرِينَ                |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 144      | البيل، م     | وَاحْتَا مَنْ بَحِولَ وَاسْنَعَنْنَى                       | 191                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 144      | اليل، و      | وَكَذَّبَ بِالْمُحْسَنَىٰ                                  | 191                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 144      | البيل، ١٠    | فَسَنُكِسَرِّئُ وَلِمُسُلِّئُ                              | 191                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 144      | البيل ، ١٤   | وَسَيْبُحُذَّبُهُا الْاَثْقَى                              | 191                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 144      | المبيل ، ١٨  | الَّذِي يُوَّنِي مَالَدَ سَيَنَكُنُّ                       | 190                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 144      | السيل ، ١٩   | وَمَا لِهَ حَدِ عِنْدَهُ مِنْ ثَمِنْ مَنْ الْمِنْ مَا لِهِ | 194                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|          |              | تُجُزٰي                                                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 444      | البيل ، - ٢  | اِلْآ اِنْتِغَاعَ وَحُبِهِ دَبِّهِ الْاَعْلَىٰ             | 196                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 140      | البيل ، ۲۱   | وَلَسَوُفَ بَرُضَلَى                                       | 191                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 717      | الضملي، ه    | وَلَسَوْفَ يُعْطِينُكَ رَبُّكَ فَتَوْضَى                   | 199                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| 714      | الضملي ، ٨   | وَوَحَبَدَكَ عَآمِٰلًا فَاعَنَىٰ                           | 4                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |
| i        |              |                                                            |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

| نمبرشمار | ابتداءالآب                                   | حواله       | صفح کنا. |
|----------|----------------------------------------------|-------------|----------|
|          | فَا مَثَا الْبَ تِيمُ كَلَا تَفُهَى          | الضملي، ه   | 4.4      |
| 4-4      | ىَ آخًا السَّائِلُ فَلاَ نَنْهَنُ            | الضحيي، ١٠  | 4-4      |
| 4.4      | وَامَّا بِنِعْمَةِ وَبِّكَ غَحَدِّثُ         | الضملي، ١١  | 410      |
| 4.4      | اَدَءَ يُنَ الَّهِ فِي يُكَذِّبُ بِالدِّينِ  | المَاعون، ا | 149      |
| 4.0      | فَهُ اللَّ الَّذِى يَدُعُّ الْبَيَنِيعُ      | المَاعون، ٢ | 149      |
|          | قَ لَا يَحُنْشُ عَلَىٰ طَعَامِ الْمِسْكِيْنِ | الماعون ، ٣ | 144      |
|          | فَعَ يُلُ يِّلُمُ صَلِيْنَ                   | الماعون ، م | 149      |
| 4.1      | ٱتَّذِينَ هُمْ عَنْ صَلَا نِهِمْ             | الماعون ، ۵ | 149      |
|          | سَاهُ وُكُانَ ٥                              |             |          |
| 4-9      | الَّذِيْنَ هُمْ يُوَاعُونَ ٥ وَ              | الماعون ١٢٠ | 144      |
|          | يَهُنَعُوْنَ الْمَاعُوْنَ                    |             |          |

المحالية في مباركم



| صفي كنا | حواله                        | اببتداء المحديث                            | نمبرثمار |
|---------|------------------------------|--------------------------------------------|----------|
|         | تؤمذى الوفا يا والرصطفا      | اتى الىد تسعون المعن درهم                  | 1        |
|         | ٧: ٧ ٢ ٢٨ ٢٨ ، مطبوعه لا جور | فوضعت على حصير فسَمَا                      |          |
|         |                              | رة سائلة                                   |          |
| 8       | الترندي، ۲: ۵۸               | أذكرا لمحال الكنى فادق عَلَيها             | 4        |
| 1400    |                              | وسول الله صلى الله عليد وسلم               | 7.0      |
|         | 8                            | وَالله ما شبع من خبرٍ قَ لَاحْرِ           |          |
|         |                              | مربنين                                     |          |
|         | مسلم، ۱ : ۱۹۹                | أُنُ سلت إلى َ المخلق كَا فَيْكَ الْ       | ٣        |
|         | مشکوهٔ ، ۱۲ ۵                | خَتم بها النبيِّين                         |          |
|         | ابنِ ماجه ،مشكراة            | اَلَا أُمُنِتَّتُكُمُ بِخيارِكُم قالوا     | 4        |
|         | 444                          | بلی یا دسکی ل الله قال خیار کم             |          |
|         |                              | الله بن إذ كرى أذكرالله                    |          |
|         | ترندی ۲: ۲- ۲                | اَكْسُنُمُ فِي طَعَامِ وَّشَرَابٍ ما       | ۵        |
|         |                              | شِئتُمُ لَقَدَدَايَت منبيتُكُمْ صَلَى الله | 24       |
|         |                              | عَلَيبِرِوَ سَلَّم ما يجد من الدَّف ما     |          |

| صفي کتا | حواله                                       | استداء الحديث                                                         | نمبرشمار |
|---------|---------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------|----------|
|         |                                             | بملاءبطنه                                                             |          |
|         | تنى؛ ۲:۸:۲                                  | اَ صَلَ نَا رَسُوَلُ اللهُ صَلَّى اللهُ عَلَيْهِ                      | 4        |
|         |                                             | وَسَلَّمَ أَنُ نتصدق وواضق                                            |          |
|         |                                             | عِندىمَالاً                                                           |          |
|         | ترمذی ۲۰۱۰۲۰                                | اَ مِنَا اقِلُ النَّاسِ حَنُوهِ جِبَّا اذَا                           |          |
|         | منتكواة ، ۱۱۲۸                              | بعشوا وَاَنَا صَّاحُدهم اذا                                           |          |
|         |                                             | وفدواواناخطيبهم اذا                                                   |          |
|         |                                             | انصتُوا                                                               |          |
|         | ا بوداود ، ۲:۵۹۳                            | اَنَاوَكَا فَلَ الْمِيَزِيمُ فِي الْجِستَةِ                           | ^        |
|         | ختکوة ، ۲۲۲ بمسلم، ۲:۲<br>، بن عساکر بحواله | الملكة ا                                                              |          |
|         | ا بن عسا کر بخواکه<br>"ماریخ انحلفار ۴ ۳    | إِنَّ آبَا بَكْرِيكُمُ اسْلَوَلِكُ اربَعُونَ<br>الف دينار فانفقها على | 9        |
|         | ادين احقاد ۲۹                               | رسول الله صلى الله عليه وسلم                                          |          |
|         | شماک ترندی : ۳۱ ،                           | رِنَّا حِكْنَا الْ محتد نمكث                                          | 1.       |
|         | این اج : ۱۵                                 | شهدكمانستوقد بنادان                                                   | ,-       |
|         |                                             | هُ وَالزالتُ مِنْ وَالْهَاءِ                                          |          |
|         | بخاری ۱۰ : ۱۹                               | إِنَّ دِمَاء كُم وَاموال حَم واعلَ ضكم                                | 11       |
|         |                                             | مرام عليكم كحرمة يومكم                                                |          |
|         |                                             | اهدا                                                                  |          |
|         | مسلم، ۲:۱۳۳                                 | إِنَّ اللَّهِ إِذَا آحَتِ عَيْدًا دَعَا                               | 11       |
| '       | المشكواة ، ٢٥م                              |                                                                       |          |

| م<br>صفح کما | حواله                                   | ابتداءالآية                                       | نمبرثمار |
|--------------|-----------------------------------------|---------------------------------------------------|----------|
|              |                                         | حِبْرِيْل نقال إنِّي أَحِبُّ فلونًا               |          |
|              |                                         | فاحبَّد .                                         |          |
|              | ا بونعيم عنوي ابيساكر                   | إنّ الله يقرع عليه السّلام                        | 12       |
|              | بحواله مّا رُبِح المخلفا مرّ ٣٩         | وَيقول قُل كَدُ الأَضِ انتَ                       |          |
|              |                                         | عَنِي فِي فقر لِك هٰذا امر                        |          |
|              |                                         | ساخط                                              |          |
|              | بخاری ، ۱: ۱۹                           | اِنْكَا اَنَا قَاسِمٌ فَاللَّهُ                   | 15       |
|              |                                         | يُعَطِى                                           |          |
|              | بخاری ۱:۲                               | اِنتَما الاعمال بالسّيات                          | 10       |
|              | الادب المقرد ، ۳۸                       | آمنك شُعُلِ عَنِ الْحِبَادِ ضَفَالَ               | 14       |
|              |                                         | اَدبَعِبِبن خلف                                   |          |
|              | بخاری ۲: ۰۸۰                            | بعثت بجعامع السكلم ونصوب                          | 14       |
|              |                                         | بالرّعب وبينا انا ناحم                            |          |
|              |                                         | رأبيتنى أتيت بمفاشيح                              |          |
|              |                                         | خـــــــــــــــــــــــــــــــــــــ            |          |
|              | تریزی ۲ : ۲۱۱                           | جَاءَ عَثَمَانَ الْحَبِ الْمُنْبِي صَلَىٰ اللَّهِ | 1~       |
|              |                                         | عليب وآليه وكسلم بالعث دينا د                     |          |
| 12           | 7 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 | فرأيت النتبئ يقتبئها                              |          |
|              | مستداحدُنسائی ۳:۲۹                      | جُعِلت قُرَّةُ عَينِي في الصَّالَةِ               | 19       |
|              | مشکواة ، ۱۹۸۹                           |                                                   |          |

| _             |                          |                                             | 24020203030 |
|---------------|--------------------------|---------------------------------------------|-------------|
| ب<br>صفحه کتا | حوالــــه .              | ابتداءالحديث                                | نمبرشمار    |
|               | ا بروا دُ د بحواله مشكرة | المحبّ في الله                              | 4.          |
|               | كتاب لايمان: ١٥          | والبغض في الله                              |             |
| •             | . نخاری ۲: ۱۵.           | خَرَج السِّبَيُّ صلى الله عليه              | 41          |
|               |                          | وآلهِ يَسَلَّم مِن الدِّنيا ولم             |             |
|               |                          | يشبع من حنبن الشَّعبير                      |             |
|               | البخارى                  | خَرَج النّبي صلى الله عليه                  | 44          |
|               | انشفا ،ص ۸۳              | وسلم مِن الدّنيا ولم يشبع                   |             |
|               |                          | هُوَوَ اهليبهمن خبن                         |             |
|               | \hlipsi                  | الشعيب                                      |             |
|               | ا برداوُ د ، ۱ : ۲ ۳۲    | خير الصَّدَقَة مَا كانَ عَن                 | ų w         |
|               | مشكوة ، ١٤٠              | ظَهْرِعنِئ                                  | , ,         |
|               | بخاری ، ۲: ۸۸۸           | السَّاعَى على الارملة وَالمِسكِين           | 44          |
|               | مسلم، ۲: ۱۱ ۲            | كالمجاهد في سبيل الله                       |             |
|               | 1                        |                                             |             |
|               | ژنړی، ۲: ۲۰              | شكى ناالى رَسُولِ الله صلى الله             | 40          |
|               |                          | عليه وسكم من المجوع فرفعنا                  |             |
|               |                          | رعن بطونها) عن حجر حجرٍ                     |             |
|               |                          | فَرَفَع رسول الله صَلَّى الله عليه          |             |
|               | 8                        | <ul> <li>ک سلم عن بطنہ عن حجربین</li> </ul> |             |
|               |                          |                                             | 7           |

|         | •                           | r                                            |          |
|---------|-----------------------------|----------------------------------------------|----------|
| صفه کتا | حوال                        | ابتداءالحديث                                 | نميرثمار |
|         | مشكراة ، كناب بصلوة         | صَلُّوا كَمَا رائية مُؤلِى أَصَلِّف          | 44       |
|         | . نخاری ۲۰ د ۸۸۸            |                                              |          |
|         | الادب المقردى               | ضعاباكم لايصيح آحدُكم                        | 44       |
|         | 140                         | بعد ثالثة وفي بينه مذشئ                      |          |
|         | زندی ۱۱۲ ،                  | فانا رَأْسِيتُ رَسُول الله عليه وسلم         | 11       |
|         | مشكوة ١١٢٥                  | ينزل عن المنبر وهو يفتول ما                  |          |
|         |                             | على عشان ماعمل بعد هذه                       |          |
|         | مشكوٰة ، ١٩                 | فَانَّ حنيرالْحَدِيث كِتْبُ الله             | 49       |
|         |                             | وَخَيْرالْهُدى هدى محتّدِ                    |          |
|         | منداحدبن حنبل ٬             | فهكئ ابع بحرِ وقال هل آئا                    | ۳.       |
|         | بحوالہ مّا ریخ المخلفا رُ۲۸ | وَ مَا لِي إِلَّا لِكَ يَا رَسُولُ اللَّهِ ا |          |
|         | مسنداحد،                    | فَقَالِ مَا ظَنَّ سَبُّ اللَّهَ لَوكَفِيَ    | ۱۳       |
|         | مشکوٰۃ ، تربذی              | عَزَّوَ جَلَّ وهٰذه عِنْدَهُ                 |          |
|         | بخاری ۱: ۱۳۸                | فَكَمّاً فَتَحَ الله عليه الفتوح قاهر        | 3        |
|         | )a                          | فقال امنا اولئ بالمؤمِنِينَ مِنْ             |          |
|         |                             | انفسيهم                                      |          |
|         |                             | فَلتَا نَوْلت هذه الآية                      | سهم      |
|         | بخاری، ۲: ۲۵۲               | لن تنالوالسبن قام ابوطلعه                    |          |
|         | منداحر،                     | الالافضل لِعَسَرَ لِجَ عَلَىٰ عجبيٍّ         | ٣٣       |
|         | 411:0                       | ولالعجتي على عَدَ بيٍّ ولالاحمر              | i.       |
| 1       |                             | 1                                            |          |

| صفح کنا | حوال                                        | ابتداءالحديث                                                                                                                                      | نمبرثمار  |
|---------|---------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|
| 82      | بخاری ۲:۱۰۸۱                                | على اسود على اجر<br>فَهَن اَطِاعَ مُحَة دًّا فَهَدُ<br>اَطَاعَ الله وَهَن عَطى مِجَدًا<br>مَفَة حَصَى الله مِجه فرق<br>فَقَدُ عَصَى الله مِجه فرق | 70        |
|         | الادب المفرد،                               | بين النسّاس<br>فَوَ الله لواكَ الله لم يفرجها<br>ما تركت اهل بيت المسلمين                                                                         | <b>74</b> |
|         | ابن ماجه ، ۲۹۰                              | لهم سعة                                                                                                                                           |           |
|         | منداجد الداری ،<br>النساتی بجاله مشکوه ، ۳  | قَال حَطّ كَنا رسُوُلُ اللهُ صَلّى اللهُ صَلّى اللهُ صَلّى اللهُ عَلِيهِ وَسَلَّم                                                                 | ٣٨        |
|         | تزمذی ، ۲۰۲ نامه ۵ مشکوه ، ۱۳۵              | قد سمعت كلامكم وعحبكم<br>ان ابراهيم خليل الله وُهُوَ<br>كذالك                                                                                     | ۳۹        |
|         | البخاری٬ ۲: ۱۲                              | كَانَ ابن عمو لا ياكل حَتَىٰ يُؤْتَىٰ بِهِ كَالَ معدُ بهمسكين ياكل معدُ                                                                           | ۴.        |
|         | مسندا بی بعلی مجواله<br>تا دبخ المخلفار: ۲۸ | كَانَ رَسُولُ الله صلى الله عليه وَ الله عليه وَ الله وسكم يقضى في مَالِ الله بكر كما يقضى في مالِه الله بكر كما يقضى في مالِه                    | ۲۱        |
| 1       | - 1                                         |                                                                                                                                                   |           |

| صفركنا | حواله                 | ابتداء المحديث                                        | نمبثفار |
|--------|-----------------------|-------------------------------------------------------|---------|
|        | ملم، ۱:۹۹۱            | كان كلّ منبيّ يبعث إلىٰ قومه                          | 44      |
|        | - "                   | خَاصّةً وبعثت الى ڪُلِّ                               |         |
|        |                       | احمرواسود                                             |         |
|        | تزندی، ۲: ۵۹          | كان المنتى لا بَدخِر شيئاً                            | 44      |
| gs - 1 | الوفا باحوال المصطفاء | لِعندٍ                                                |         |
| 2.0    | parit                 | المنائة ما الما هما المشاه                            | N N     |
|        | ابن ماج ، ۱۵ س        | كان سيأتى على ال مجد المشهد                           | hh      |
|        | 20. 26.67             | لم یری فی بیت من بیوته<br>کان رسول الله صلی الله علید | 45      |
|        | ۵۹۰۱ ۵۶۶              | وسلم يبيت الليالى المتتابعة                           | 4.5     |
|        |                       | طاويًا                                                |         |
|        | مت كواة ، ٢٢٢         | كل المسلم على المسلم حواهر                            | 44      |
|        |                       | دمة وَمَالَهُ وعَرُضَهُ                               |         |
|        | الوداوَد ، ۲ : ۲۹۲    | كل مولودٍ يَّكُونُ لَكُ عَلَى الفَطْرةِ               | 45      |
|        | الدداوُد ، ۱ ، ۲۳۲۲   | كُنّا نُعُـد المَاعُونَ عَلَىٰ                        | 44      |
|        |                       | عَهدِ دسُولِ الله عاربية<br>المدّلووالعدد             |         |
|        | ق لي عمر عامع العلم ، | المدنون بعدل المجماعة وكا                             | 49      |
|        | 41:1                  | جماعةَ إِلاَّ بالاِمارة                               | , ,     |
| 1 4    |                       |                                                       |         |

| نمبرتنمار | ابتداء الحديث                                | حواله                   | منوكة . |
|-----------|----------------------------------------------|-------------------------|---------|
| ۵٠        | لَا يُؤْمِن احدُكُمُ حَتَّى يَكِونَ          | شرح السنّه              |         |
| t .       | هَ لَمُ البَّعَالِمَا جِئْتُ بِهِ            | بحداله مشكوة : ٣١       |         |
| ۱۵        | لفند وحفت في الله و حَمَا يَخَاف             | نزندی، ۲: م             |         |
|           | احَدُّ ولقداً وُذِيتُ في الله                | مشكواة ، مهم            |         |
|           | لَى كَانَ لَى مثل احدِ الذّهبَ               |                         |         |
| 24        | كستك ني ان لا بمستعلى ثلاث                   | بخاری ، ۲: ۱۹۹          |         |
|           | ليالٍ قَعندى مِند شيعِ                       |                         |         |
| ۵۳        | كيس المغنى عن كثرة المعرض                    | تزندی ۲: ۲: ۲۰          | ,       |
|           | وَلِكِنَّ الْغَرِينَ عَنَى النَّفْس          | بخاری، ۲: ۱۵۰           |         |
| ۵۳        | لكيس لا بن أ دعرحن في سواى هذه               | ٥٤: ٢ ندى:              |         |
|           | المخصال بيب يسكسنة                           |                         |         |
| ۵۵        | لبس المق من بالكّذى ببشبع وجاره              | البيه فني المشكوة ، ١٢٢ |         |
|           | جائع الحاجنبه                                |                         |         |
| 24        | مَا أَبِقِيتَ لاهلك قال ابقيت تهم            | ترندی ۲ : ۲۰۸ ،         |         |
|           | الله ورَسُولم خ                              | مُنْكُونَة : ٢٥٨        |         |
| 26        | مَا الرِحْسَانَ ؟ قَالَ ان تعبدالله          | . نخاری، ۱: ۱۲.         |         |
|           | كَانَّكَ نَوَاهُ فَانَ تُكُمُّ نَكُن تَوَاهُ |                         |         |
|           | فائد يرك الله                                |                         |         |
| ۵۸        | مَا لَا نَيْت احدٌ قَطَّ بعدَ رَسُول         | بخاری ۲: ۲۱ ۵           |         |
|           | الله من حين قبض كان اجَدّ                    | •                       |         |
| 1         |                                              |                         | 4       |

| نمبرثمار | ابتداءالحديث                                   | حوال                          | ر ب<br>صفح کما |
|----------|------------------------------------------------|-------------------------------|----------------|
| ۵۹       | مَا جَاءَ بِك يَا اَ بَا بَكْرٍ فَقَالَ        | شماکلِ ترذی ۲۱۴               |                |
|          | خَرَجْتُ اَلْقَى رَسُولُ الله                  |                               | 14             |
|          | صلى الله عليه وَسَلم                           |                               |                |
| 4.       | مَا سِينَل دسولُ الله صلى الله                 | ملم ۲: ۳۵۳                    |                |
|          | عليه والمه وسلم شيئًا قَطَّهُ                  |                               |                |
|          | ا فَهَالَ لَا                                  |                               |                |
| 41       | مَا شَبِع الْ مِحدَدِ مِن خُبِنِ               | شماکل زندی ۱۰۰<br>مشکوه ، ۲۳۲ |                |
|          | الشَّعِيرِ يَومَينِ مُتَنَابِعَين<br>حتَّى قبض | سرده ۲۲۹۸                     |                |
| 44       | مَا شِبِعَ رَسُولُ الله صَلَّى الله عليه       | زنری، ۲: ۵۹:                  |                |
| 11       | وسَلم واهلهُ شلانًا تباعاً مِن                 |                               |                |
|          | خُبزال بُرّح فَى فارق الدّنيا                  |                               |                |
| 44       | مَالِاَحةٍ عندنابد إلَّا وتُد                  | زندی ۲۰۲:۲۰۲                  |                |
| ,,       | كافيناة ماخلا أبابكي                           |                               |                |
| 75       | مَا مِن تَمَى لودٍ إِلَّا يُولُدُ عَلَى        | مسلم، ۲:۲۳۳                   |                |
|          | الفطرة فَا بِواهُ يِهِوِّدانهِ                 |                               |                |
| 40       | مثل المؤمنين في تعادّهم                        | مسلم' ۲: ۲۱۳                  |                |
|          | و تراحمهم و تعاطفهم                            | 1                             |                |
|          | كشل المجد الوحد                                | - X-C                         |                |
| 44       | مَن كانَ عندهُ فضل ظهر                         | أَلْوُرُاوَد ا : ۲۳۲          |                |
|          |                                                |                               |                |

| ریب<br>صفح کتا | حواله                 | ابتداءالحديث                            | نمبرشمار |
|----------------|-----------------------|-----------------------------------------|----------|
|                | ابرداوُد، ۱: ۲۳۲      | فليعدبه على مَنْ لَاظَهُرلهُ            |          |
|                | ابرداوَد، ۲: ۱۳۳۳     | من كان في حاجَزِ اخبر كانَ الله         | 46       |
|                |                       | فىحاجته                                 |          |
|                | احِبارعلوم الدِّبين ' | من كان يله كان الله له                  | 410      |
|                | ملم،۲:۳۵۲ >           | من لا يرحم لا يرحم                      | 49       |
|                | . محاری ۲: ۲۹۸        |                                         |          |
|                | الترندى مشكوة ،       | المؤمن من ا منه المنّاس على             | ۷        |
|                | كتاب بان: ١٥ كويث     | اموالهم وانفسهم                         |          |
|                | نساتی ، ۲ : ۲۳۰       |                                         |          |
|                | مسلم، ۲:۱۲۳           | الهق منون كرجلٍ قَ احدِان               | 41       |
|                |                       | اشتكى عينداشتكى كُلّه                   |          |
|                | بخاری ۱: ۲ ۲          | وَالْدِى نَفْسِى بيد مِ لَا يُؤْمِن     | t .      |
|                | مشکون ، ۲۲۸           | عَبُدُ (اواحدكم) حَنَّى يُحِبِّ         | 1        |
|                |                       | لاخيرِمَا يحتِّ لنفسه                   | 1        |
|                | زنری ، ۲: ۵۵          | بابن ادمران تبدل الفضل                  | 1000     |
|                |                       | خير تك وان ندسكد شركك                   | i        |
|                | ابرداور، ۱:۲۳۲        | بادسول الله اصبت هذه من                 | 1        |
|                | STARCE STARCE         | معدن فخذها فهى صَدَقة                   | 1        |
|                |                       | مَا عَالَمُشْرُ لَا تُودى المساكين وتبو |          |
|                | متكوة ، ١٣٤           | بشق تنمرة ياعائشة احبى المساكين         |          |
|                |                       | 1 19                                    |          |